
Anno II, numero 11 

ARCIDIOCESI  DI  SALERNO-CAMPAGNA-ACERNO 
UFFICIO  CUSTODIA  DELLE  RELIQUIE  

Martiri / 4 
Beati e Santi: nuove acquisizioni 

2 

Martiri / 12 
Beati e Santi: nuove acquisizioni 

2 

S. Vincenzo martire 
Ricognizioni canoniche / 9 

3 

Il Braccio di S. Cipriano V.M. 
Notizie dalle Parrocchie - S. Cipriano Picentino 

4 

S. Deodato vescovo di Nola 
Corpi dei santi a Montevergine / 7 

9 

I reliquiari del Museo 
diocesano / 2 
Acerenza (PZ) / 2 

11 

Sommario: 

La Vita del santo vescovo nolano, edita 

dal Ferrari in integro dall’Ughelli, riferisce che 

Deodato fu arciprete di Nola al tempo del vesco-

vo Paolino il giovane, morto nel 442: «ut omnibus 

presbyterorum et clericorum consensu totius Ecciesiae 

Nolanae administratio in redditus exigendis ac dispen-

sandis [ei] committeretur: et sic quodam modo episcopus 

erat». Accusato all’imperatore Valentiniano III di 

disporre dei beni «pro arbitrio et ad proprium usum», 

dapprima fu incarcerato e poi esiliato, rimesso in 

libertà. Due anni dopo successe a Paolino. Morì 

il 26 giugno 473 e venne sepolto nella sua città. 

Nell’840 il suo corpo fu trasportato a Benevento, 

e da qui a Montevergine. 

                                (continua a pag. 9) 

S. Deodato vescovo di Nola / 7 

Dicembre 2022 

Q.S .C .R.A.S .    

Quaderni storici della Custodia per le Sacre reliquie dell’Arcidiocesi di Salerno 

Puoi scaricare i QSCRAS 

da: www.diocesisalerno.it  

Andando nella sezione: 

“Uffici di Curia - 

Custodia delle reliquie” 

 

© ARCIDIOCESI DI SALERNO-CAMPAGNA-ACERNO - UFFICIO PER LA CUSTODIA DELLE RELIQUIE 

La Comunità cristiana di San Cipriano Picentino (SA), centro 

di 6500 abitanti in provincia di Salerno, lo scorso 7 settembre 

ha vissuto la gioia di accogliere una reliquia importante del 

santo suo principale patrono, San Cipriano Vescovo e Martire 

di Cartagine, titolare con Sant'Eustachio della locale parroc-

chia. Per l'intero tempo della novena in preparazione alla festa, 

che ricorre il 16 settembre, i fedeli hanno così potuto ammira-

re, solennemente esposto accanto all'altare, un reliquiario che 

si sarebbe potuto credere uscito dal più splendido medioevo 

angioino, per la sua sontuosità e la sua perfezione formale 

davvero d'altri tempi: esso, invece, per quanto la cosa possa 

lasciare stupefatti, è di recente fabbricazione, meritorio acqui-

sto dell'attuale parroco don Sergio Antonio Capone effettuato 

presso il laboratorio artistico “The Byzantine Art” di Atene.    

                                                                                                   (continua a pag. 4) 

Urna di S. Deodato vescovo di Nola,  
 Basilica antica, Sacrestia,   
Abbazia di Montevergine 

Il Braccio di S. Cipriano V. M.            



 

PAGINA 2  ANNO I I ,  NUMERO  11  

© ARCIDIOCESI DI SALERNO-CAMPAGNA-ACERNO - UFFICIO PER LA CUSTODIA DELLE RELIQUIE 

Beati e Santi: nuove acquisizioni 

Martiri / 12 
S. Apollonio senatore romano 

Nacque probabilmente in Grecia o 

in Asia Minore. Narrano di lui, e di 

come giunse al martirio, sia Eusebio - 

nella sua Storia Ecclesiastica - che S. Giro-

lamo - nel suo Gli uomini illustri. Secon-

do S. Girolamo era un senatore roma-

no. Apollonio fu denunciato come cri-

stiano dal suo servo e interrogato dal 

prefetto e da un tribunale; gli fu quindi 

ordinato di difendersi davanti al senato. 

Fu ascoltato con grande rispetto, forse 

grazie alla sua fama di uomo colto, ma 

più probabilmente perché era egli stes-

so un senatore. Durante la sua difesa 

attaccò il paganesimo e dichiarò sprege-

voli i suoi idoli: «Io adoro e servo solo 

il Dio che vive nei cieli, non idoli creati 

dalle mani dell'uomo. Quindi non ado-

rerò l’oro e l’argento, o il bronzo, o il 

ferro, o gli dèi immaginari scolpiti nel 

legno e nella pietra, dei che non vedono 

né sentono, perché sono opera di arti-

giani, orefici e tornitori, prodotto di 

mano d’uomo, che non si muoveranno 

mai da soli». Vi sono due resoconti del 

processo e della Passio: uno greco e 

l’altro armeno (quest’ultimo scoperto 

solo nel 1874) che coincidono riguardo 

alle attenzioni avute dal giudice e dai 

senatori verso Apollonio, ma differisco-

no sui particolari dell'interrogatorio e 

dell'esecuzione. Secondo il testo greco 

egli morì dopo torture e crudeli e pro-

lungate, mentre secondo il testo arme-

no fu decapitato, e ciò è sicuramente 

più in linea col tono del resto della vi-

cenda.  

Non si hanno testimonianze riguardanti 

un culto antico, mentre nel Medio Evo 

il santo veniva confuso con il S. Apol-

lonio che morì con S. Filemone (8 

mar.) e con l'Apollo menzionato assie-

me a S. Paolo (cfr. At 18, 24 e 1 Cor 3, 

4). A causa di tale confusione la sua 

commemorazione fu mantenuta il 18 

aprile, sebbene la data della sua morte 

possa essere fissata con accuratezza il 

21 aprile. La sua apologia del cristiane-

simo è tra le più incisive del periodo e i 

suoi Atti sono piacevolmente scevri dai 

tipici stereotipi. 

Nel Martirologio romano si legge: A 

Roma, commemorazione di sant’Apollonio 

filosofo, martire, che sotto l’imperatore Com-

modo, davanti al governatore Perennio e al 

Senato con una raffinata orazione difese la 

causa della fede cristiana, confermandola poi, 

dopo la condanna a morte, con la testimonian-

za del suo sangue. 

[https://www.santodelgiorno.it/sant-

apollonio-di-roma/] 

Si conservano reliquie ex ossibus 

provenienti da S. Maria Novella in Fi-

renze. 

S. Artemio 

Martire delle catacombe romane. 

Si conservano reliquie ex ossibus prove-

nienti da S. Maria Novella in Firenze. 

 

S. Crescenzia martire 

Martire delle catacombe romane. 

Si conservano reliquie ex ossibus prove-

nienti da S. Maria Novella in Firenze. 

S. Empto martire 

Martire delle catacombe romane. 

Si conservano reliquie ex ossibus prove-

nienti da S. Maria Novella in Firenze. 

S. Constanza martire 

Martire delle catacombe romane. 

Si conservano reliquie ex ossibus prove-

nienti da S. Maria Novella in Firenze. 

S. Clementino martire 

Martire delle catacombe roma-

ne. Si conservano reliquie ex ossibus 

provenienti da S. Maria Novella in Fi-

renze. 

 



PAGINA 3  ANNO I I ,  NUMERO  11  

© ARCIDIOCESI DI SALERNO-CAMPAGNA-ACERNO - UFFICIO PER LA CUSTODIA DELLE RELIQUIE 

S.  Vincenzo martire 

(continua a pag. 1) 

  

 Il 10 dicembre 2021 la Dott.ssa Alessandra Cinti e il Dott. Vin-

cenzo Agostini hanno proceduto alla ricognizione canonica dei resti attri-

buiti al santo catacombale.  

 Da qui il verbale: «(…).si procede alla ricognizione del corpo di 

S. Vincenzo martire, dando lettura del verbale relativo alla traslazione 

delle ossa dalla cripta del Duomo. Constatata l’integrità dei sigilli a piom-

bo a chiusura delle tre cassette provvisorie, vengono rimossi e si preleva 

il cranio da una prima cassetta. Da una seconda, invece, si prelevano due 

buste contenente materiale osseo vario. Il restante materiale osseo viene 

estratto dalla terza cassetta.  

Dall’analisi delle ossa è emerso che i resti scheletrici sono riconducibili ad 

almeno tre individui.  

All’individuo principale, identificato con la dicitura “S. Vincenzo 

martire Individuo 1” (a destra), vengono attribuiti i seguenti distretti sche-

letrici: cranio, scapola di sinistra, omero di sinistra, tre coste di destra, 

femore di destra, femore di sinistra, tibia di destra, tibia di sinistra, pero-

ne di sinistra, calcagno e astragalo di sinistra, quattro metatarsali di de-

stra, due vertebre toraciche.  

Dalle caratteristiche morfologiche del cranio si evince che si tratta di un 

soggetto di sesso maschile, adulto giovane. Si osserva la deviazione del 

setto nasale verso destra e della probabile ipertrofia dei turbinati nasali 

che potrebbero indicare che il soggetto soffrisse di sinusite.  

Dalla misura della lunghezza massima delle ossa lunghe si stima una sta-

tura di 158 cm. 

  

 

I materiali ossei appartenenti ad altri soggetti adulti, contrasse-

gnati con la dicitura “S. Vincenzo martire Altri Individui” (a sini-

stra), di seguito elencati in dettaglio nella griglia allegata, viene 

conservato e messo da parte per confrontarlo con gli altri Corpi 

santi oggetto di questa ricognizione canonica».   

 

 © Sergio Antonio Capone 

Ricognizioni canoniche / 9 



PAGINA 4  ANNO I I ,  NUMERO  11  

© ARCIDIOCESI DI SALERNO-CAMPAGNA-ACERNO - UFFICIO PER LA CUSTODIA DELLE RELIQUIE 

Notizie dalle Parrocchie 

Il Braccio di S. Cipriano V. M.           S. Cipriano Picentino 

(continua da pag. 1) 

Si tratta, quindi, di un oggetto del culto cristiano ortodosso adattato alle esigenze di 

quello cattolico: scelta felice, stante l'indisponibilità di prodotti di pari qualità e vali-

dità estetica sul mercato occidentale dell'arte sacra cristiana contemporanea. La 

decadenza e banalizzazione formale dell'arte cattolica, applicata alla produzione 

della suppellettile sacra, si presta infatti a un impietoso confronto rispetto a quella 

tuttora al servizio della Chiesa ortodossa, la cui solidità di principi teologici si riflet-

te nella loro espressione simbolica, basata su una tradizione plurisecolare diretta-

mente attinta alla Sacra Scrittura alla luce dell'insegnamento dei Santi Padri. Qualità 

essenziale, questa, nell'approccio artistico al divino, cui però la Chiesa cattolica - nel 

sostanziale delirio del suo attuale dibattito teologico - ha smesso da tempo di pre-

stare tutta la necessaria attenzione. 

Il nuovo reliquiario per San Cipriano si presenta nella forma di un avambraccio 

destro, riprodotto veristicamente e in dimensioni reali in lamina d'argento, lavorata 

a sbalzo e in parte dorata: tecnicamente, dunque, è quello che viene definito un 

“reliquiario antropomorfo”. Da un punto di vista teologico ed ecclesiale, i conteni-

tori per reliquie di questo tipo - che possono anche assumere l'aspetto della sola 

mano, di un piede, di una gamba, della testa, dell'intero busto - costituiscono un 

importante elemento di dialogo ecumenico con la Chiesa ortodossa, stante che la 

tradizione cristiana orientale, di norma, nella rappresentazione dei soggetti sacri rifugge la tridimensionalità, considerata indicatrice 

di qualcosa di corporeo e quindi di terreno, a favore di figure aspaziali, atemporali, bidimensionali e frontali. L'uso dei reliquiari 

antropomorfi, perciò, che le è derivato per influenza dell'arte sacra del medioevo latino, nel quale era invece la scultura ad essere 

preferita alla pittura, è stato e rimane uno dei ristretti ambiti in cui le due tradizioni liturgiche, orientale e occidentale, si incontrano 

e si armonizzano reciprocamente. 

Da noi pressoché scomparsi, dopo i trionfi medievali durati fino alla prima età moderna, in quanto ritenuti macabri e ormai ina-

datti alla prassi pastorale, i reliquiari antropomorfi in Oriente sono ancora molto apprezzati e diffusi, giacché in essi la Comunità 

orante vede significato che Dio è sì trascendente e onnipotente, immenso e inconoscibile, ma è anche nostro padre e nostro fra-

tello, che si è incarnato e continua ad agire nel tempo tramite le teste, le braccia, le gambe, mani e piedi dei suoi fedeli: si serve 

delle membra del suo corpo mistico ed è a questo scopo che ha fondato la Chiesa, vivificandola con l'effusione dello Spirito San-

to. 

Le membra umane sono un riflesso dell'opera divina, che ha voluto fare l'uomo a propria immagine e somiglianza (Gn 1,26), ha 

voluto redimerlo a prezzo del sangue di Cristo e associarlo allo splendore della sua gloria (Ef 4,24). Il fedele ortodosso, nei reli-

quiari che di queste membre ripetono la forma, vede dunque significato il corpo come tempio dello Spirito Santo, il quale, purifi-

cato con il battesimo e santificato con l'unzione crismale, nutrito con il Pane eucaristico, per questa inabitazione del divino merita 

di essere considerato santo e venerando. 

Questi reliquiari sono anche magnifici, costruiti con metalli preziosi tempestati di pietre preziose e riccamente ornati: non però 

per un'ostentazione di ricchezza fine a se stessa, ma per esprimere la fede che dalle reliquie emani un'energia propria, una forza 

benefica, chiamata in latino potentia, o, in greco, δύναμις (dynamis), espressione dell'onnipotenza divina, la quale rende questi resti 



PAGINA 5  ANNO I I ,  NUMERO  11  

© ARCIDIOCESI DI SALERNO-CAMPAGNA-ACERNO - UFFICIO PER LA CUSTODIA DELLE RELIQUIE 

mortali dei santi oggetti unici, insostituibili, garanzia perfetta (pignora, come venivano anche chiamati, cioè “pegni”) della presenza 

materiale di Dio nelle nostre vite, degni perciò di essere considerati come il più inestimabile dei tesori. Si legga in proposito, ad 

esempio, quanto il grande teologo orientale Giovanni Damasceno, vissuto nei decenni a cavallo tra il VII e l'VIII secolo, scriveva 

nella sua Esposizione della fede ortodossa a proposito del corpo dei santi, per spiegare come mai queste spoglie mortali potessero ope-

rare miracoli. Per Giovanni essi non sono del tutto morti ma solo in qualche modo addormentati, perché, in quanto santi, Dio 

abita in loro: «Perché come potrebbe, altrimenti, un corpo morto fare miracoli? Come, sennò, i demoni verrebbero cacciati per 

opera loro, le malattie allontanate, come sarebbero in grado di guarire i malati e far recuperare la vista ai ciechi, come verrebbe 

mondata la lebbra, come sarebbero superate le tentazioni e le difficoltà, e come potrebbero i doni benefici del Padre delle luci 

riversarsi, tramite loro, su quanti pregano con fede autentica?» (Io. Dam., Exp., 3,IV,15). 

Tale fede la teologia cattolica, oggi, l'ha in gran parte rinnegata, e per quanto l'ontologia delle reliquie (cioè la loro natura intrinse-

ca) non sia un problema che abbia attirato particolarmente l'attenzione e le ricerche degli studiosi, fin dai tempi del cardinale Bel-

larmino - anche se non senza contraddizioni - si è inteso assimilarle alle immagini sacre, con la conseguenza che ad esse, da parte 

dei pastori, è stata progressivamente prestata un'attenzione sempre minore; non da parte del Popolo di Dio, però, il quale anzi 

continua ad accorrere con immutata fiducia e devozione ai luoghi in cui le reliquie maggiori si conservano; né mancano le felici 

eccezioni rappresentate da non pochi (ma neppure tanti) sacerdoti, il cui zelo per la conservazione, la venerazione e lo studio delle 

reliquie ne fa gli attori di un autentico dialogo ecumenico con le Chiese cristiane d'Oriente; laddove invece, in altri ambiti, tale 

confronto altro non si rivela che un inutile chiacchiericcio privo di sostanza, intrecciato di parole d'ordine e frasi fatte che da de-

cenni si continua stancamente a ripetere a ogni settimana di preghiere per l'unità dei cristiani, senza tuttavia costrutto alcuno. 

Personalmente, perciò, sono stato ben felice di poter offrire la mia esperienza di vecchio Custode delle Sacre Reliquie dell'Arci-

diocesi di Cagliari a uno di questi sacerdoti eccezionali (nel senso etimologico, che rappresentano cioè un'eccezione pensante ri-

spetto al comodo conformismo protestantico di tanto altro nostro clero), dalla cui voglia di fare e dalla cui giovane età tante cose 

buone, ancora, sembra lecito potersi attendere ai fini della piena riscoperta, in ambito cattolico, di questo aspetto così importante, 

risalente fino all'età apostolica, della spiritualità cristiana. Offrire la mia esperienza pratica e collaborare fattivamente, dicevo, alla 

realizzazione del desiderio espresso da don Sergio Antonio Capone, a sua volta Custode delle Sacre Reliquie dell'Arcidiocesi di 

Salerno-Campagna-Acerno, di dotare la parrocchia “Santi Cipriano ed Eustachio” di San Cipriano Picentino, affidata alle sue cure 

pastorali, di una reliquia importante - “notabile”, come le definiva il vecchio Codice di Diritto Canonico - del patrono San Cipria-

no Vescovo e Martire di Cartagine. 

Da fonte certissima, don Capone è riuscito anzitutto ad ottenere un frammento di osso lungo, presumibilmente di radio (osso 

dell'avambraccio), che misura cm 3x1,5. Si tratta, quindi, di una reliquia dalle dimensioni assolutamente ragguardevoli, molto rara, 

considerando che appartiene a un santo tanto illustre e di venerazione universale: si imponeva perciò la scelta, per essa, di una 

custodia del pari ragguardevole.  

Ottimamente, come già detto, la scelta si è orientata verso questo braccio reliquiario, di stile bizantino, realizzato dal maestro ora-

fo greco Achilleas Kiriakou. 

La sua origine culturale viene immediatamente rivelata dal gesto benedicente “all'uso greco”: la benedizione, infatti, dal clero orto-

dosso viene impartita unendo le punte di pollice e anulare e tenendo ben distese le altre tre dita, a significare che quell'atto viene 

compiuto nel nome di Cristo, vero Dio e vero Uomo (le due dita unite), il quale costituisce la seconda persona, parte integrante, 

della Santissima Trinità, Padre, Figlio e Spirito Santo (le altre tre dita, distinte ma unite a costituire la mano, inframmezzando le 

altre due). A ribadire il concetto, le due dita unite si piegano esattamente a formare un cerchio, significando così che il cosmo si 

riassume in Cristo, il Παντοκράτωρ (Pantokrator) Re dell'universo. 

Il braccio è riccamente decorato, a significare la veste nuziale, il vestito di gala fatto protagonista, nel Vangelo, della parabola delle 

Nozze del re, che il santo, per la misericordia di Dio e per i meriti personali acquisiti nella cooperazione all'opera di salvezza com-

piuta da Cristo con la sua passione, morte e resurrezione, indossa nel banchetto della gioia eterna in Paradiso (Mt 22,1-14). La 

mano, con il suo gesto, rappresenta infatti l'adesione di fede, da parte del martire, alla dottrina trinitaria e quindi al mistero pa-



PAGINA 6  ANNO I I ,  NUMERO  11  

© ARCIDIOCESI DI SALERNO-CAMPAGNA-ACERNO - UFFICIO PER LA CUSTODIA DELLE RELIQUIE 

squale di Cristo Dio, sacrificato per la salvezza dell'uomo e divenuto così il Re dei martiri, «primizia di coloro che sono mor-

ti» (1Cor 15,20); ma, al tempo stesso, in quanto parte del corpo umano specificamente preposta all'azione e perciò simbolo stesso 

del lavoro, è anche figura delle buone opere che, al cristiano, sono richieste come necessario apporto individuale all'opera reden-

trice del Signore (Gc 2,14-26). La decorazione consiste in una serie di motivi foliacei, stilizzati, di tralci d'uva. Essi sono un'eviden-

te rappresentazione simbolica del Corpo mistico e della Chiesa, secondo l'immagine evangelica della vite e dei tralci: «Io sono la 

vite, voi i tralci. Chi rimane in me e io in lui, fa molto frutto, perché senza di me non potete far nulla» (Gv 15,5). 

La vite, naturalmente, allude anche al simbolismo eucaristico, rafforzato dal graticcio di sfondo, in cui può riconoscersi o il pergo-

lato al quale la vite si abbarbica, o meglio l'intreccio delle dodici ceste in cui vennero raccolti gli avanzi della moltiplicazione dei 

pani e dei pesci, compiuta da Gesù per sfamare la moltitudine dei suoi seguaci (Mt 14,13-21; Mc 6,30-44; Lc 9, 12-17; Gv 6, 1-14): 

prefigurazione della ricchezza sovrabbondante dell'Eucaristia, sacramento fondamentale attraverso cui la redenzione compiuta 

sulla croce si estende a tutto l'universo fino alla consumazione dei tempi. Il braccio reliquiario, lo si è detto, è in argento con rialzi 

decorativi dorati. Anche questa alternanza di argento e oro svolge una funzione tanto pratica quanto simbolica. Nell'arte cristiana, 

infatti, sono immaginate una d'oro e l'altra d'argento le chiavi del Regno dei cieli metaforicamente consegnate da Gesù a San Pie-

tro (Mt 16,19): il primo metallo simboleggia l'autorità concessa da Cristo ai ministri della Chiesa di rimettere i peccati (derivando 

direttamente da Dio è la più preziosa), mentre il secondo rappresenta la sapienza richiesta al sacerdote nell'assolvere (è quella che 

richiede maggiore prudenza, perché il confessore deve comprendere nel profondo il cuore del penitente). Tra forma (il decoro a 

tralci di vite e graticci) e sostanza (l'oro e l'argento), quindi, si avrebbe la rappresentazione simbolica dei due principali poteri con-

cessi da Cristo agli Apostoli, poi passati per loro tramite a vescovi e presbiteri: quelli, cioè, di celebrare l'Eucaristia e amministrare 

il sacramento della Penitenza. È comunque possibile che l'alternanza di argento e oro sia da intendere, in questo caso, soprattutto 

come simbolo martiriale, fondato sulle Scritture laddove è detto che Dio sottoporrà i suoi fedeli a dure prove, anche fino al sacri-

ficio della vita: «Ecco, li raffinerò al crogiuolo e li saggerò»” (Ger 9,6); e più specificamente: «Dio, tu ci hai messo alla prova; ci hai 

passati al crogiuolo, come l'argento” (Sal 65, 10); e ancora: «In cambio di una breve pena riceveranno grandi benefici, perché Dio 

li ha provati e li ha trovati degni di sé; li ha saggiati come oro nel crogiuolo e li ha graditi come un olocausto. Nel giorno del loro 

giudizio risplenderanno» (Sap 3,5-7). In tale specifica accezione questi passi biblici furono certamente intesi già da Marciano, testi-

mone oculare del martirio di Policarpo, vescovo di Smirne e discepolo di San Giovanni Apostolo, bruciato sul rogo il 23 febbraio 

dell'anno 155 circa. Scrivendo una dettagliata relazione dei fatti, che costituisce il primo racconto del martirio cristiano al di fuori 

del Nuovo Testamento, l'autore narra che «il fuoco, facendo una specie di voluta, come vela di nave gonfiata dal vento, girò intor-

no al corpo del martire. Egli stava in mezzo, non come carne che brucia ma come pane che cuoce, o come oro e argento che bril la 

nella fornace. E noi ricevemmo un profumo come di incenso che si alzava, o di altri aromi preziosi» (Martyrium Polycarpi, XV,2). 

Completa l'apparato decorativo del braccio reliquiario di San Cipriano l'applicazione di false gemme di tre diversi colori: i l rubino 

rosso, lo zaffiro azzurro, le perle bianche. 

Il rubino rappresenta il fuoco. Nel linguaggio allegorico dei “lapidari” antichi esso riflette il coraggio, la lotta, l’amore e la carità 

divina, la forza vitale: è la pietra che più di ogni altra simboleggia il martirio. Infatti, in Europa, anticamente veniva posto al centro 

delle corone regali per ricordare la passione e il sangue di Cristo, da cui promana ogni autorità terrena. 

Lo zaffiro invece rappresenta il cielo. Simbolo di castità, felicità e pace, esso è considerato la pietra più spirituale di tutte. Il suo 

significato, infatti, è la beatitudine celeste, la vita eterna, tanto che secondo la Bibbia il trono di Dio sarebbe fatto proprio di que-

sta pietra (Ez 1,26). Gemma della saggezza, della potenza e della lealtà, nel medioevo veniva chiamato “pietra del vescovo”, pro-

prio per la sua presunta capacità di elevare lo spirito umano. 

La perla, infine, rappresenta il mare. È una piccola luna, che di essa riflette l'autenticità e la bellezza. Evoca il principio unitario, 

per via della sua sfericità. E tale perfezione di forma, con la purezza di sostanza, ne fanno il simbolo monoteista per eccel lenza. 

Gesù stesso, infatti, si paragona a una perla preziosa, che bisogna fare propria a qualunque costo: «Il regno dei cieli è simile a un 

mercante che va in cerca di perle preziose; trovata una perla di grande valore, va, vende tutti i suoi averi e la compra» (Mt 13,45-

46). Gli antichi credevano che la perla fosse il risultato di un fulmine penetrato nella conchiglia, evidentemente per quella sorta di 



PAGINA 7  ANNO I I ,  NUMERO  11  

© ARCIDIOCESI DI SALERNO-CAMPAGNA-ACERNO - UFFICIO PER LA CUSTODIA DELLE RELIQUIE 

“luminosità condensata” che la caratterizza. Gesù quindi, paragonandosi a una 

perla, agli occhi dei primi esegeti cristiani imbevuti di simbolismo sembrava 

adombrare, in figura, il mistero della propria nascita verginale. Così quantome-

no intese l'autore del Physiologus, un testo gnostico protocristiano antenato di 

tutti i “bestiari” medievali, in cui si legge: «Le due valve dell'ostrica sono l'Anti-

co e il Nuovo Testamento, mentre la perla rappresenta il nostro Salvatore Gesù 

Cristo», perché «il fulmine divino (cioè lo Spirito Santo) è penetrato nella con-

chiglia più pura, in Maria, la Madre di Dio, e ne è nata una perla preziosa più di 

ogni altra». Tale interpretazione, d'altra parte, era suggerita dall'unico altro passo 

in cui, nel Nuovo Testamento, ritorni la figura della perla; quello, nel libro 

dell'Apocalisse, in cui della Gerusalemme celeste si dice che «le sue porte sono 

dodici perle; ciascuna porta formata da una sola perla». (Ap 21,21). Cristo è la 

perla, ma è anche colui che, nella Parabola del Buon Pastore, si è definito “la 

porta”: «Io sono la porta: se uno entra attraverso di me, sarà salvo» (Gv 10,9). 

La porta può introdurre o può escludere: Gesù, quindi, aggiunge qui ulteriori 

dettagli alla definizione della propria divinità attribuendosi il potere di rimettere 

i peccati, di assolvere o di condannare, che poi sigillerà con il segno del miraco-

lo operando la guarigione del paralitico (Mt 9, 1-8). Nella visione dell'Apocalis-

se, in Cristo allo stesso tempo “perla” e “porta” questo supremo potere è moltiplicato per dodici, cioè all'infinito, a simboleggiare 

l'onnipotenza divina del Figlio di Dio. Nella simbologia cristiana, di conseguenza, le file di perle diventano un modo per esprimere 

simbolicamente la molteplicità dei poteri divini; essi si riverberano anzitutto nel sovrano secolare, da Dio stesso prescelto e consa-

crato, e per questo le file di perle costituivano il principale ornamento delle vesti degli imperatori di Bisanzio; ma, in analoghe for-

me, nell'arte bizantina sono abbigliati anche i martiri, perché in loro l'onnipotenza divina ha rivestito la fragilità umana, dando a 

ciascuno la forza di affrontare fino in fondo la prova suprema. È significativo, in questo senso, osservare come Gesù, nella stessa 

parabola del Buon Pastore, annunci anche la propria passione, morte e resurre-

zione, cui tutti i santi martiri saranno poi conformati: «Io sono il buon pastore. Il 

buon pastore dà la propria vita per le pecore. (...) Per questo il Padre mi ama: perché io do la 

mia vita, per poi riprenderla di nuovo. Nessuno me la toglie: io la do da me stesso. Ho il potere 

di darla e il potere di riprenderla di nuovo. Questo è il comando che ho ricevuto dal Padre mi-

o» (Gv 10, 11,17-18). È il Mistero pasquale, in cui l'infinito si fa finito per elevare 

all'infinito il finito e divinizzare l'uomo, frutto della redenzione ottenuta al prez-

zo del sangue di Gesù, sparso sulla croce. Assieme ai metalli, che rappresentano 

la terra in quanto estratti dalle sue viscere, zaffiro, perla e rubino si uniscono 

quindi a formare un reliquiario costituito dai simboli di tutti i quattro elementi 

aristotelici, di cui gli antichi ritenevano fosse composto il creato: terra, aria, acqua 

e fuoco. Allegoricamente, l'intero universo materiale viene così chiamato a rac-

colta per glorificare il santo martire, testimone estremo di Cristo e dell'eterna sua 

gloria. 

Alla base del braccio, tagliato all'altezza del gomito, un motivo a pelte e gigli allu-

de all'habitat paradisiaco, secondo la visione orientale che tradizionalmente am-

bienta la celeste beatitudine in un lussureggiante giardino cinto da mura: il marti-

re, il santo, gode in questo luogo di delizie della visione di Dio faccia a faccia (Ap 



22,1-5). Giunto in Italia, il reliquiario è stato corredato di un adeguato basamento, che riprende il modello del braccio reliqu iario goti-

co di Sant'Agata, del 1414, custodito nella cattedrale di Salerno. A realizzarlo appositamente, in rame argentato, ha provveduto l'arti-

giano orafo napoletano Vittorio Villari, compiendo un'opera egregia: è un tronetto a profilo quadrilobato, che poggia su piedini sfe-

roidali, rivestito da una finta trapunta in cuoio, di linee elegantissime. Sui suoi margini verticali è stata incisa in bei caratteri quadrati 

un'iscrizione in versi latini, composta da chi scrive, che identifica la reliquia ed esprime la preghiera di quanti, cittadini di San Cipriano 

Picentino, andranno a porsi sotto la protezione del santo cui il centro abitato spiritualmente pertiene: ((croce)) «Potentia brachii tui, 

Cypriane, salva; / Doctrina, antistes, duc, cruoreque lava / Hanc plebem, quae tuo nomine gloriatur». Si tratta di una terzina di endecasillabi, che in 

traduzione italiana significano: “O Cipriano, salva con la potenza del tuo braccio; o vescovo, guida con la tua dottrina, e lava con il 

tuo sangue, (o martire), questo popolo che si gloria del tuo nome”. L'uso di arricchire i reliquiari con iscrizioni, identificative e dedica-

torie insieme, composte in versi, è tipico della tradizione bizantina, che quindi si è voluto riprendere utilizzando, però, la lingua litur-

gica ufficiale della Chiesa cattolica latina. 

Il frammento osseo di San Cipriano è collocata nel punto più eminente del reliquiario, in un alloggiamento ovale, protetto da vetro, 

ricavato sul dorso della mano, normalmente chiuso da un coperchio incernierato sul quale risalta una croce fiorita lavorata a  sbalzo 

dorato: una croce viva, dunque, perché essa, essendo stata strumento del sacrificio di Cristo, è assurta a emblema di colui che è Dio 

«non dei morti, ma dei viventi; perché tutti vivono per lui» (Lc 20, 38), fatta ormai albero di vita eterna. La croce è del tipo cosiddetto 

greco, a braccia uguali, ed è simbolo del Vangelo, la salvezza in Cristo, che la Chiesa deve annunciare fino ai quattro angoli del mon-

do (Mc 16,15-20).  L'opercolo che accoglie la reliquia, come si è detto, ha profilo ovale, rimando diretto al simbolismo antico dell'uo-

vo come figura della tomba. Un sepolcro, però, in cui è racchiuso un morto in Cristo, che, come tale, porta in sé il germe della vita 

eterna, una promessa di resurrezione. Al suo interno la reliquia è stata incastonata, per mezzo di griffe denticolate, proprio come se 

fosse una pietra preziosa. Progettando per essa un simile confezionamento, su incarico di don Capone, chi scrive ha inteso rifarsi al 

già ricordato Martyrium Polycarpi, risalente al II secolo, in cui le reliquie sono paragonate per la prima volta, nella letteratura cristiana, a 

gemme di immenso valore: «Il centurione (…) poste nel mezzo le spoglie le fece bruciare come era d'uso. Così noi più tardi racco-

gliendo le sue ossa, più preziose delle gemme di gran costo e più stimate dell'oro, le ponemmo in un luogo più convenien-

te» (Martyrium Polycarpi, XVIII,1-2). Le griffe del castone sono state volutamente tagliate a dente di lupo, a evocare un altro dei più 

antichi testi patristici relativi al culto martiriale, le lettere di Ignazio d'Antiochia, che l'anziano vescovo scrisse nel 107/108 circa du-

rante la sua traduzione in catene verso Roma, dove sarebbe stato dato in pasto alle belve feroci. Il martire così si esprime: «Scrivo a 

tutte le Chiese e annunzio a tutti che io muoio volentieri per Dio, se voi non me lo impedite. Vi prego di non avere per me una bene-

volenza inopportuna. Lasciate che sia pasto delle belve, per mezzo delle quali mi è possibile raggiungere Dio. Sono il frumento di Dio 

e macinato dai denti delle fiere per diventare pane puro di Cristo» (Ign., Ad Rom., IV,1). Le zanne aguzze delle belve, nell'anfiteatro, 

sono paragonate alle macine di un mulino, preposte a produrre la farina con cui preparare il pane eucaristico, nutrimento spirituale 

dei fedeli: «La medicina dell'immortalità - dice sempre Sant'Ignazio - come un antidoto, per il quale non moriamo, ma viviamo per 

sempre in Gesù Cristo». 

Tutti questi decori interni della teca sono stati realizzati, da me stesso, con la tecnica della “filigrana di carta”, o, detto alla francese, “à 

paperolles”, riprendendo l'alternanza allegorica di argento e oro (materiale e spirituale) che impronta di sé l'intero reliquiario, e sono 

completati da riempitivi a spirale che simboleggiano tanto le nubi del cielo, nel quale il santo già abita, anche materialmente, in quanto 

incorporato nel corpo glorioso di Cristo risorto; quanto le spumeggianti onde marine: cioè quegli stessi flutti solcati da quanti, duran-

te la persecuzione dei vandali ariani contro i cristiani cattolici dell'Africa settentrionale, tra il V e il VI secolo, portarono qui in Italia, 

con il clero esule (come quel vescovo Quodvultdeus, il cui affascinante ritratto ancora ci guarda dalla sua tomba, nelle catacombe di 

San Gaudioso a Napoli), il culto di tanti santi fioriti al di là del mare: quale, appunto, Cipriano di Cartagine. 

 

Mauro Dadea  

PAGINA 8  ANNO I I ,  NUMERO  11  

© ARCIDIOCESI DI SALERNO-CAMPAGNA-ACERNO - UFFICIO PER LA CUSTODIA DELLE RELIQUIE 



PAGINA 9  ANNO I I ,  NUMERO  11  

© ARCIDIOCESI DI SALERNO-CAMPAGNA-ACERNO - UFFICIO PER LA CUSTODIA DELLE RELIQUIE 

S. Deodato vescovo di Nola  / 7 

(continua da pag. 1) 

 

Il 13 dicembre 2021 è stata condotta dalla Dott.ssa Alessandra 

Cinti e dal Dott. Vincenzo Agostini un’analisi antropologica dei resti attri-

buiti a S. Deodato, comprendente: inventario dei frammenti ossei presen-

ti; documentazione fotografica; determinazione del numero minimo di 

soggetti (NMI), conservati in ogni urna; determinazione del genere di 

appartenenza dei soggetti, ove possibile; stima della statura (ove possibi-

le); determinazione dell’età biologica di morte, ove possibile.  

Dall’analisi del cranio si evidenzia una perdita intra vitam dei denti P2 e 

molari. Sono ancora visibili le suture craniali. Il cranio presenta una colo-

razione e una consistenza dell'osso molto diversa dalle ossa del postcrania-

le. Sono stati rinvenuti - ancora in situ - gli “ossicini” dell’orecchio medio: 

il martello, l'incudine e la staffa (sotto). Queste sono le ossa più piccole 

del corpo umano. I tre ossicini dell’orecchio medio sono come delle bac-

chette che colpiscono la finestra della coclea e trasmettono i suoni al flui-

do contenuto nell'orecchio interno 

La clavicola sinistra si presenta intrega. Esito di frattura scompo-

sta, rimarginata a livello della diafisi con reazione artrosica post-

traumatica a livello delle estremità sternali e acromiali. 

Dall’osso sacro, i caratteri diagnostici per il sesso riconducono ad 

un inviduo di sesso maschile. 

Si è stimata l’età tra i 35 e 39 anni in base alla morfologia della 

sinfisi pubica. 

Dalla misurazione della tibia destra e sinistra, ambedue complete 

(lunghezza 328 mm) si è stimata una statura di 161, 3 cm. 

Note generali: il cranio, un femore di destra, la clavicola sinistra e 

una vertebra toracica non sono riconducibili al resto degli elementi sche-

letrici. Non è possibile stabilire se appartengano ad uno o a più individui.  

 
© Sergio Antonio Capone 

Corpo di S. Deodato vescovo di Nola,  
Ricognizione 13 dicembre 2021 

Abbazia di Montevergine  
© Capone Sergio Antonio 



PAGINA 10  ANNO I I ,  NUMERO  11  

© ARCIDIOCESI DI SALERNO-CAMPAGNA-ACERNO - UFFICIO PER LA CUSTODIA DELLE RELIQUIE 



PAGINA 11  ANNO I I ,  NUMERO  11  

© ARCIDIOCESI DI SALERNO-CAMPAGNA-ACERNO - UFFICIO PER LA CUSTODIA DELLE RELIQUIE 

Attività dell’Ufficio 

Il giorno 29 e 30 del mese di settembre dell’anno 2022, nella sede del Museo diocesano di Acerenza (PZ), il rev.do sac. Don 

Sergio Antonio Capone, Direttore dell’Ufficio per la Custodia delle Reliquie dell’Arcidiocesi di Salerno-Campagna-Acerno, 

munito di nomina arcivescovile di Mons. Francesco Sirufo, Arcivescovo di Acerenza (PZ), ha proceduto alla ricognizione e 

sistemazione di tutte le reliquie custodite nel Museo diocesano.  

 
 

C) Reliquiari (serie di 8) – piccoli  

Epoca: XVIII sec.        

Misure: 41.x20 (HxB)  

Acerenza (PZ) / 2 

I reliquiari del Museo diocesano / 2 

S. Dominici Savio  

Con  immagine del XIX sec. in b/n. 

S. Mariani Martyris 

Ex ossibus. Con  cartiglio ottocente-

sco. 

S. Celestini Martyris 

Martire proveniente dalle catacombe 

romane. 

S. Francisci Assiensis 

Ex cineribus. Con Autentica O.F.M. 

Cap. 

S. Verecundi Martyris  

Martire proveniente dalle catacom-

be romane. Nome scritto sull’osso. 

S. Donati Martyris 

Martire proveniente dalle catacom-

be romane. 



Direttore: Sac. Sergio Antonio Capone 
 
Indirizzo: Via Roberto il Guiscardo, 2 – 
84121 (Salerno) 
 
Telefono: Centralino 089 258 30 52 
 
@mail: s.capone@diocesisalerno.it 
 
Sito: http://www.diocesisalerno.it/arcidiocesi-
uffici-servizi-delegati/custodia-delle-ss-reliquie/  

ARCIDIOCESI DI  
SALERNO-CAMPAGNA-ACERNO 

UFFICIO CUSTODIA  
DELLE RELIQUIE 

Q.S.C.R.A.S.  
 

Quaderni storici della Custodia  
per le Sacre reliquie  

dell’Arcidiocesi di Salerno 
 

Anno: II  Numero: 11  Data: dicembre 2022 

© ARCIDIOCESI DI SALERNO-CAMPAGNA-ACERNO - UFFICIO PER LA CUSTODIA DELLE RELIQUIE 

Richiedine una copia scri
vendo 

all’Ufficio
 o dirett

amente 

press
o la Curia arcive

scovile 

Prezzo: 5 Euro 

S. Vincentii Ferrer Presbyteri O.P. 

Teca metallica ovale del XVIII sec. 

con sigillo in ceralacca integro. 

S. Donati Martyris - S. Severini Martyris 

Martiri provenienti dalle catacombe 

romane. 

Descrizione: metallo argentato e sbalzato.  

Bottega napoletana. Originariamente erano conservati nel convento di S. Antonio in Acerenza, trasferiti presso la cattedrale dopo la 

soppressione della comunità monastica. 

mailto:s.capone@diocesisalerno.it

