DIOCESI DI SALERNO CAMPAGNA ACERNO
CAMMINO SINODALE 2021-2023

| Laboratori Pastorali Sinodali: compiti e dinamiche relazionali
Incontro webinar del 22 febbraio 2022

Riflessione di Giuseppe Pantuliano

INTRODUZIONE

La sinodalita alla luce del documento preparatorio

I Documento Preparatorio indica come assi portanti della sinodalita la “comunione”, la
“partecipazione e la “missione”. Esso, rammentandoci che il cammino della Chiesa e
costitutivamente sinodale, ci sollecita a generare processi ecclesiali partecipati e inclusivi, capaci di
coinvolgere anche la marginalita e di valorizzare le competenze, le risorse, i carismi di cui ognuno
dispone a beneficio della comunita nel suo insieme, in modo tale da essere creativamente
corresponsabili nell’annuncio del Vangelo.

Alla luce di quanto illustrato dal Documento Preparatorio, mi sentirei di offrirvi una sequenza di
cluster riflessivi attraverso i quali far luce sui diversi ambiti e momenti che contraddistinguono la
sinodalita, ripensata e declinata in chiave di sostanza ecclesiologica, di stile comportamentale e di
metodo operativo.

PRIMO CLUSTER: LE CIFRE DI UNA CHIESA SINODALE

Chiesa sinodale, comunita che opera costantemente in una logica sinodale

L'atto del credere tocca innanzitutto una dimensione personale. Credere & assumersi una
responsabilita, rispondere ad una chiamata. Ma questa chiamata non € sempre cosi decifrabile, cosi
scontata, cosi definita, cosi imperativa. Dobbiamo scorgerla tra le pieghe del nostro vissuto, tra gli
eventi che ci accadono. La chiamata e il credere sono dentro un percorso, un cammino, un
movimento, un’incertezza, un affidarsi. Essi hanno a che fare innanzitutto con una domanda di
senso, prima ancora che con una risposta.

La Chiesa ¢ espressione di sinodalita, cifra di corresponsabilita. Il credere nasce dalla Chiesa, dal
sentirci parte di essa, dall’assumerla come nostro paradigma di vita, dal farne esperienza nella
coralita. Non sono le individualita a produrre l'insieme, ma l'insieme a generare l'unicita e
I'irripetibilita della singola persona. Non c’e responsabilita se non c’é apertura a qualsiasi contesto
ci restituisca la dimensione del “noi”. Non c’é@ vera responsabilita che non si traduca in
corresponsabilita, ma con c’e reale corresponsabilita se non si genera responsabilita personale. Le
due dimensioni sono intimamente intrecciate e non sussistono se non nella loro complementarieta.
La risposta ad una chiamata non & mai un affare privato. Qualsiasi vocazione si situa sempre dentro
una con-vocazione. Certo, oggigiorno, in tempi di personalismi esasperati (basta vedere le
formazioni politiche tutte incentrate sul singolo leader), siamo portati a pensare tutto al singolare.
Pensiamo che una singolarita eccezionale sia cid che fa la differenza, che un leader carismatico sia
lo strumento della Provvidenza per segnare il destino di molti. E anche noi cristiani, talvolta, siamo
inclini a cadere in questo terribile tranello. In un certo qual modo é piu facile e pit comodo delegare
le scelte ad altri, si sposa bene con la nostra pigrizia. Come pure, per altri versi, & piu semplice



decidere noi al posto degli altri, evitando il lungo calvario dei confronti e delle mediazioni. Spesso si
dice: “Chi fa da sé, fa per tre”. Essere responsabili insieme e di gran lunga pil faticoso che esserlo
individualmente, perché occorre accordarsi sulla lunghezza d’onda degli altri, rimettersi
costantemente in gioco nel noi, rispondere non solo di sé stessi ma di tutti coloro che ci stanno
accanto, valorizzandoli opportunamente. E faticoso, credetemi, lavorare in rete.

Chiesa sinodale, comunita che sa darsi.

In generale, dare € un gesto proattivo, estroverso, costruttivo che tende a creare un legame, una
relazione “faccia a faccia”. Il dare deve non solo concretizzarsi nel consegnare qualcosa a chi
condivide con me il presente, ma anche vedermi impegnato a generare il futuro per le nuove
generazioni. Nell’atto del dare si raccoglie la memoria e la si dona alla profezia. Con altre parole, cio
significa dare un oltre al “qui ed ora” e un “qui ed ora” all’'oltre. Sul piano pastorale, vuol dire
ripartire dalla centralita della fede di sempre dando nuova forma all’annuncio evangelico.

Ma darsi € qualcosa di pil profondo: significa espormi, consumarmi per l'altro, impegnarmi
generosamente per lui, prenderlo in mia custodia, sentirlo un tutt'uno con me. Da credente,
sperimento che dare vuol dire offrirsi in pasto, assumere sé stesso come vera offerta all’altro per la
costruzione di un noi condiviso. Sono convinto che non ci sia autentico senso religioso, almeno nella
visione biblica e nel sentire evangelico, se non c’é una comunita di credenti che lo sostiene. Sono
altrettanto convinto che non ci sia fede cristiana, se non c’é Chiesa-comunione. Ritengo che non ci
sia nemmeno apostolato, se non c’é coralita, unitarieta, corresponsabilita. Se da un lato
responsabilita significa impegnarmi in prima persona a rendere presente Dio in mezzo agli uomini,
dall’altro corresponsabilita vuol dire aiutare in chiave maieutica ogni persona a mettersi in gioco
nella responsabilita che gli viene affidata. Non posso sostituirmi all’altro. Se voglio veramente farlo
crescere, devo tirar fuori da lui stesso quelle risorse interiori che non riesce facilmente a mettere a
frutto, forse perché non sempre ne e consapevole. La corresponsabilita costituisce non solo un
capitale educativo, ma l'indice della mia maturita spirituale. In tal senso, ogni comunita educante
cui appartengo (famiglia, parrocchia, scuola, etc.) deve costituire una risorsa strategica del vivere e
del credere.

Darsi significa assaporare il mondo. In un certo modo, mangiando assumo nella mia carne la
creazione. Il cibo organico & un pezzo di creato che entra nel mio corpo, cosi come il cibo eucaristico
e un frammento di redenzione che diventa parte di me stesso. Significa, altresi, dare da mangiare,
ovvero costruire la giustizia sociale ricostituendo cosi I'alleanza con Dio. Il rapporto santificatore con
le nostre citta non solo € il paradigma di una coscienza laicale matura, ma € la cartina di tornasole
per misurare il livello di intimita con il Signore Risorto. Se vogliamo davvero essere profeti, cioe
annunciatori del Regno che verra, non possiamo non costruire bellezza nella storia che ci & dato di
vivere. La fede nel Signore Risorto e credibile nella misura in cui siamo capaci di far risorgere le
esistenze lacerate, le citta dilaniate, le fragilita abbrutenti, le relazioni insignificanti. Il dialogo con il
mondo circostante € il presupposto e la via maestra per qualsiasi evangelizzazione.

Chiesa sinodale, comunita capace di leggere la realta

Quale realta antropologica abbiamo di fronte? A che tipo di uomo parliamo? Che spazio ha il valore
della corresponsabilita nella vita quotidiana?

Riassumo in quattro espressioni di valore simbolico, mutuate da titoli di film o di romanazi, il contesto
socio-culturale nel quale ci troviamo ad operare come credenti e come educatori cristiani.



1. Via col vento. L'uomo post-moderno € un animale “autostradale” che non sa pil incontrare la
realta cosi come €, ma deve darle un assetto immaginario ed evocativo carico di suggestioni
interiori prodotte virtualmente. | molteplici bombardamenti mediatici trasportano in una
dimensione del tutto irreale che rende I'inevitabile ritorno alla realta esperienza difficile da
metabolizzare e pertanto nuovamente e doppiamente frustrante. Un modello di societa
“liguida” non facilita, infatti, la costruzione di relazioni interpersonali stabili e responsabili.

2. Sentieri interrotti. Intere generazioni di adulti hanno rinunciato a dare valori e vere ragioni per
cui vale la pena di vivere, abbandonando i pitl giovani ai loro desideri fragilissimi, alla mancanza
di toni alti, all'incapacita di alzare lo sguardo oltre i confini angusti del presente. Il risultato &
sotto gli occhi di tutti: la vita finisce per snodarsi su sentieri di continuo intrapresi ed
incessantemente interrotti, rafforzando una dinamica esistenziale in cui ogni atto rischia di
apparire assurdo, ogni progetto inconcludente, ogni amore ridicolo.

3. Uno, nessuno e centomila. Siamo sempre piu vittime di una comunicazione frettolosa e di un
modo di pensare in “pillole” che impediscono la costruzione di un’identita personale robusta e
rispondono ancor meno all’esigenza fondamentale di correlazione e di trascendenza.
L'ossessione di cio che pensano gli altri e il gusto della sensazione temporanea non solo ci
rendono persone evanescenti e generalmente anonime, ma alla lunga producono noia,
disgusto, insofferenza, voglia di situazioni estreme, delirio di onnipotenza e conseguenti crisi
depressive.

4. La fabbrica di cioccolato. La nostra epoca e forse una delle piu ingenti fabbriche di produzione
di idoli, una sorta di immenso paradiso artificiale che impedisce ai non credenti di cercare e
induce spesso i credenti ad adagiarsi pigramente nella banalita dell’abitudine. Il distacco dalle
istanze vive della fede & sempre piu subdolo e pervasivo, sempre meno connotato da ateismo
ideologico e sempre piu tinteggiato di “materialismo pratico” e di indifferenza. L’idolatria, ancor
piu dell’ateismo e dell’indifferenza, produce insaziabilmente infiniti surrogati di Dio tra le pareti
domestiche. Ci accontentiamo di tanti piccoli stimoli passeggeri, di un susseguirsi di banali
avventure sentimentali, di frenetici weekend, di famelici shopping, di inebrianti vacanze, di
eccitanti comfort. “Tre metri sopra il cielo” € uno slogan che raffigura bene questa operazione
deprimente: innalzare I'’effimero ad altezza di assoluto e crogiolarsi in un’illusione evanescente.
Rischiamo di essere sommersi dalle cose inutili e dalla bulimia dell’avere.

Chiesa sinodale, comunita che nello Spirito sorprende

«Chi ha spostato il mio formaggio?» € il titolo di una simpatica storiella che descrive, in un labirinto,
guattro personaggi (due topini e due gnomi) alla ricerca di un formaggio perduto: Nasofino,
Trottolino, Tentenna e Ridolino. Il formaggio & la metafora di cio che vorremmo dalla vita: un lavoro,
un rapporto d’amore, salute, serenita d’animo e quanto altro. Il labirinto & il luogo in cui cerchiamo
guanto desideriamo: I'ufficio, la famiglia, la comunita, e via discorrendo. Nasofino fiuta per tempo
il cambiamento, Trottolino scalpita per entrare in azione, Tentenna nega il cambiamento e vi resiste
per timore che peggiori le sue condizioni, Ridolino impara ad adattarsi prontamente quando capisce
che cambiando potra conquistare qualcosa di meglio. Tutti aspiriamo a possedere il formaggio e
guando riusciamo ad ottenerlo, spesso ne diventiamo fortemente dipendenti, cosicché quando lo
perdiamo o ci viene sottratto ne rimaniamo sconvolti. Non & facile accogliere la novita: cambiare &
una sfida che fa paura e allora si preferisce restare fermi ad attendere quell’evento che modifica
miracolosamente la nostra vita o il destino della nostra comunita. Non sappiamo anticipare gli eventi
né costruire il futuro, perché spesso ci siamo accomodati nella meta che abbiamo raggiunto. Ecco
cosa scrive sul muro uno dei personaggi della storiella, dopo aver imparato dall’esperienza a
fronteggiare il cambiamento inatteso:



e Cisara sempre qualcuno che spostera il Formaggio;

Preparati al momento in cui il Formaggio viene spostato;

e Annusa spesso il Formaggio, cosi ti accorgi se diventa vecchio;
Assapora il Nuovo Formaggio: ti schiude nuovi e deliziosi sapori.

Anche come comunita dei credenti, oggi piu che mai, occorre rinnovarsi sul piano pastorale, credo
in due modi: essere attori di trasfigurazione sociale nella radicalita evangelica e riconquistare una
prospettiva sapienziale che sappia restituire dignita ad ogni frammento della vita umana. Per
comunicare la fede in un mondo sempre pil anonimo e disincantato, occorre nuovamente aprire i
cuori e le menti ad una conoscenza viva e amorosa di Dio, ad un’esperienza capace di segnare in
modo significativo le vite e i luoghi che abitiamo recuperandoli ad una bellezza originaria che
contrasti le seduzioni idolatriche. Bisogna far intravedere nella logica del Vangelo un “andare oltre”
che restituisce dignita alle relazioni con le cose e con gli altri, ricchezza emotiva e senso unitario al
susseguirsi dei giorni.

Mi sorge il dubbio che talvolta la nostra proposta sia fondata solo su un’esperienza didattica e non
su una tensione missionaria e su una carica profetica. Un noi non autoreferenziale deve essere
capace di spendersi, tradursi, abitare e trasfigurare.

Chiesa sinodale, comunita che sa spendersi

Una fede adulta si dona senza misura perché ama cio in cui crede e risiede fino a macerarsi. Bisogna
collocare la nostra azione tra le pieghe del mondo ma anche tra le piaghe delle nostre citta, per
essere presenza profetica, capace di mediare tra attese dell'uomo ed istanza del Vangelo,
specialmente dove si rileva un deficit di senso. Prima di tutto bisogna saper ascoltare, accogliere e
assumere le domande che interpellano le nostre coscienze cristiane.

Chiesa sinodale, comunita che sa tradursi

Ci e chiesto sempre piu di diventare, come comunita cristiana, ambiente educativo, fucina di
discernimento comunitario, laboratorio di fede per una presenza viva e vivificante nelle nostre citta.
In particolare, i laici non possono piu limitarsi ad offrire il proprio contributo nei ministeri
tradizionali, ma devono sprigionare una creativita capace di dare luogo, con la necessaria sinergia,
a nuove modalita di annuncio e di educazione alla fede, a nuove e piu incisive forme di intervento
pastorale. Questa nuova stagione ecclesiale deve vederci impegnati, come laici, a ricercare un nuovo
rapporto tra parrocchia e territorio per essere strumento di un cristianesimo diffuso e palpabile.
Dobbiamo evitare il rischio di blindarci in una sorta di fortino identitario e riconsegnarci ad un ruolo
di Chiesa “in situazione” dotata di forza profetica dentro gli anfratti spesso deprimenti del presente.

Chiesa sinodale, comunita che sa abitare

Occorre educarsi ad uno stile di ascolto del territorio, a prassi partecipative che rendono viva la
democrazia nella quotidianita. | nostri gruppi si trovano ad operare sempre pil spesso in territori
toccati fortemente dal problema del disagio sociale, dell’ingiustizia, della diffusa illegalita, dei nuovi
impietosi mercati della schiavitu. Davanti ai nostri occhi si spalanca un orizzonte insieme denso di
criticita eppure fecondo di opportunita per mostrare la forza dirompente della testimonianza
evangelica. Non possiamo non riconoscere il volto del Cristo sofferente incarnarsi nelle desolazioni
esistenziali di tanti uomini e donne, nella profanazione della dignita umana, nei corpi
selvaggiamente mercificati e nei cuori impietosamente dilaniati. Dobbiamo farci carico di



trasformare per gli “ultimi” le parentesi dell'immigrazione, dell’emarginazione e della mortificazione
in un tempo dell’'integrazione e della valorizzazione.

Il potenziale educativo di cui dispone il laicato, purtroppo, rimane il piu delle volte inespresso.
Spesso manchiamo di pensiero positivo, di creativita testimoniale e di fantasia profetica. La
santificazione degli ambiti della vita richiede innanzitutto un’azione in chiave educativa che
trasformi lo “straordinario” in realta ordinaria (penso al rubinetto lasciato gocciolare o alla carta
gettata a terra). Abbiamo competenze educative incredibili, ma forse dobbiamo trovare piu slancio
per spenderle in chiave missionaria. L'incontro con Gesu deve aiutarci ad assumere un maggiore
rischio profetico per cambiare in meglio il mondo. Quando parliamo di fede incarnata, perché non
pronunciamo un’affermazione retorica, dobbiamo spenderci veramente per la giustizia, la pace, la
solidarieta, la tutela del creato, il diritto al lavoro e la promozione della dignita umana a qualsiasi
livello.

La dottrina sociale della Chiesa resta parola morta se non si traduce in prassi pastorale tangibile e in
esperienza culturale sperimentabile. Non ci sono scorciatoie. Occorre dimostrare pubblicamente,
da laici cristiani, uno stile di vita personale coerente con il Vangelo, non a parole ma nei fatti, non di
domenica ma ogni giorno, non negli edifici di culto ma nelle strade delle nostre citta, non
nell’autoreferenzialita gratificante del nostro “bel” gruppetto ma nell’ansia faticosa e indomabile di
animare cristianamente ogni realta. Il nostro impegno religioso va inteso come scelta di frontiera di
un laicato conciliare orientato ad una cittadinanza cristianamente ispirata e laicamente declinata.
Non bisogna temere di sbilanciarsi verso |'esterno per essere voce delle situazioni di disagio sociale
e delle nuove poverta. La cristianita & luogo profetico che interroga le istituzioni, perché si lascia
interrogare a sua volta dalla storia e dal vissuto delle persone. | nostri gruppi dovrebbero presidiare
I'impegno civile e la promozione umana come cifra di una fede appassionatamente incarnata,
capace di essere riserva ad alto potenziale “comunionale” e frontiera di senso sulla quale costruire
guella “convivialita delle differenze” di cui parlava don Tonino Bello.

Chiesa sinodale, comunita capace di trasfigurare

Non esiste una santita che aggiri il vicolo stretto che ci restituisce il vissuto problematico ma
entusiasmate della storia degli uomini. Santita significa aver fiducia nel fatto che il legame con il
Signore genera immancabilmente una soluzione ai problemi del vivere quotidiano in modo ogni
volta esclusivo e contingente, non per incantesimo ma per quella spinta motivazionale ad operare
prodotta in noi dall’azione dello Spirito Santo. Bisogna ritornare a ricomporre i molteplici frammenti
delle tante piccole speranze che costituiscono una vera e propria riserva escatologica. Su tale
argomento, vorrei citarvi un aneddoto che mi ha particolarmente segnato. Mia figlia Maria Chiara,
all’eta di 6 anni, un giorno, mentre armeggiavo con i vari telecomandi di televisore,
videoregistratore, Sky TV e quanto altro, senza riuscire nell'intento, mi diede un grande
insegnamento. Dopo avermi sottratto gli arnesi infernali ed essere riuscita ad attivare cio che volevo,
pronuncio queste solenni parole: “Papa, se tu pensi che non si accende, non si accendera; ma se pensi
che si accende, troverai il modo di accenderla”.

SECONDO CLUSTER: IL LABORATORIO COME STILE SINODALE

Il modello di riferimento

Assumere il “laboratorio” come modello di riferimento dello stile sinodale significa innanzitutto
comprendere cosa esso rappresenti nell’esperienza umana. Il laboratorio € il luogo in cui si crea e si
produce qualcosa, servendosi di utensili, traducendo il sapere in prassi, applicando le competenze



maturale. Il laboratorio non e solo uno spazio fisico, ma anche un tempo dedicato all’attivita. Queste
dimensioni, tuttavia, non sono due variabili separate all’interno di una sorta di piano cartesiano, ma
costituiscono coordinate esistenziali che producono un insieme inseparabile che, recuperando le
suggestioni della teoria della relativita di Albert Einstein, mi piace definire “luogotempo”.

Il laboratorio €, dunque, un luogotempo di apertura al nuovo, diricerca e di sperimentazione, vissuto
all'insegna dell’inclusione, della partecipazione e della condivisione. Non c’e laboratorio al di fuori
di uno scambio relazionale e intellettuale, cosi come non ci sarebbe neanche a prescindere dal
desiderio di attuare prassi innovative e inaugurare piste di ricerca sperimentale. Nel laboratorio si
impara a osservare, ad analizzare, a individuare soluzioni appropriate ai problemi che affrontiamo,
a riflettere sui processi piu opportuni da applicare, a operare le scelte adeguate assumendosene le
responsabilita. |l laboratorio rappresenta, in sintesi, un incubatore di creativita permanente. In
senso pastorale, esso & un luogotempo di educazione alla sinodalita umana ed ecclesiale, in cui
impariamo a costruire e vivere le relazioni alla luce del Vangelo, di cui costituiscono il fondamento.
In quanto creature, la dimensione relazionale & cio che ci identifica originariamente.

Vivere le relazioni evangelicamente significa ricercare in esse quell’essenziale che accorcia le
distanze, quell’elemento valoriale che conduce al nucleo vivo di ogni relazione nella sua singolarita
e la rigenera in una prospettiva corale. Come credenti dobbiamo imparare a declinare un asset di
comportamenti, atteggiamenti e gesti concreti che avvalorano la fede che intendiamo comunicare,
fino a metterci in gioco nella frequentazione delle «frontiere» esistenziali, ovvero dei luogotempi
del passaggio, laddove intercettare le differenze, fare i conti con le diversita (culturali, biografiche,
sociali), parlare alle svariate sensibilita degli uomini e delle donne del nostro tempo.

Una vita spesa in chiave sinodale puo essere ricapitolata in una serie di figure che dobbiamo saper
interpretare sapientemente per essere prossimi degli altri: compagni di viaggio, «coltivatori diretti»
delle relazioni, attori di ascolto attivo, interlocutori liberi veri e misericordiosi, celebratori della
bellezza altrui, amici dialoganti, costruttori del bene altrui e comune, edificatori di partecipazione,
sollecitatori di senso.

La sinodalita non & una strategia, ma un principio educativo. Agisco non per ottenere un risultato,
ma per sollecitare un processo di autoconsapevolezza in me e negli altri, non per inculcare nozioni,
ma per trarre fuori il meglio dalle persone.

Il contesto di riferimento

Il contesto in cui mettere in atto lo stile sinodale e costellato di sfide socio-culturali che richiedono
una radicale innovazione dei processi educativi. In un’epoca di sostanziali cambiamenti dobbiamo
scommettere su percorsi educativi che mirino al cuore delle questioni decisive della vita, che aiutino
le persone a ritrovare un senso unitario che dia spessore e sapore alla vita. Occorre riconfigurarsi
nella sistematica interazione con la realta poliedrica e complessa della vita quotidiana, caratterizzata
sempre piu spesso dalla multiculturalita, lasciandosi interpellate dalle domande inedite e
scompaginanti che essa pone alla nostra attenzione, affinché possiamo piu opportunamente
discernere quei segni dei tempi che richiedono ai credenti un impegno rinnovato. Animare
cristianamente le realta temporali significa concretamente offrire una speranza possibile a quelle
situazioni di vita spesso percepite come irrimediabilmente lacerate. Significa porre al centro dei
nostri percorsi la vita delle persone, riconoscere i loro bisogni, curare le loro ferite, custodire e
condividere i loro sogni, ridare dignita alle loro storie, rispettare e custodire le loro preziose cicatrici,
cosi come avviene nell’arte giapponese del kinsugi mediante la quale si riparano le tazzine da thé
andate in frantumi lasciando visibili le tracce del restauro ed evidenziandole con la polvere d’oro.
Restituire vita nuova alle persone non vuol dire cancellarne le imperfezioni ma riconoscerne la
preziosa unicita grazie al bagaglio di lacerazioni che portano con sé.



Agire da credenti in missione permanente significa essere capaci di raccordare la proposta educativa
con le situazioni diversificate della vita ordinaria, in quello spirito sinodale che si traduce sempre e
inevitabilmente in conversione di sé all’altro, per ricercarne il desiderio di verita che lo sostiene e
scoprirne la bellezza peculiare che lo caratterizza. Si tratta di un movimento articolato in quattro
azioni cardine che, con qualche piccola forzatura lessicale, possiamo ricapitolare cosi: ricercazione,
sperimentazione, verificazione, esondazione. |l movimento di ricercazione si esplica nell’aprire
inedite piste di incontro con I'altro, nel battere nuovi territori di esplorazione che ci mettano in
contatto con quanto & precluso al nostro attuale sistema di relazione. || movimento di
sperimentazione vuol dire inaugurare nuove prassi diincontro con I’altro per intercettare e dialogare
con la sensibilita degli uomini e delle donne del nostro tempo, considerandone la specificita
personale di carattere anagrafico e biografico. Il movimento della verificazione significa monitorare
I'efficacia dell'incontro con I'altro, fare i conti con le risultanze delle relazioni intraprese,
confrontarsi con il percepito dei nostri interlocutori, raccogliere il loro feedback per aggiustare il tiro
del nostro modo di relazionarci. Il movimento di esondazione ha a che vedere con la nostra tensione
esogena, con l'esigenza di una costante uscita da sé per “inondare” con la propria presenza
mediatrice i piu disparati ambiti della vita, i variegati contesti culturali, le molteplici condizioni
sociali, le innumerevoli situazioni esistenziali.

TERZO CLUSTER: IL METODO LABORATORIALE

Il valore dell’approccio laboratoriale di carattere sinodale

I metodo non & mai un semplice strumento; e gia di per sé un contenuto. Esso, infatti, nella
connotazione sinodale, racchiude al proprio interno un processo educativo grazie al quale siamo
accompagnati nella lettura della vita quale luogotempo in cui si manifesta la presenza di Dio. E lo
siamo in una dinamica “peer to peer”, ovvero maieuticamente alla pari di chi ci accompagna. Ecco
perché dobbiamo superare una certa impostazione tradizionalistica dei nostri incontri formativi,
imparando ad allestire ambienti educativi che comportino |'attraversamento e il ri-attraversamento
delle esperienze in modo multidimensionale e la frequentazione dei luoghi di «migrazione
culturale», di «passaggio esistenziale», di «architettura biografico-esperienziale», connotati ormai
in termini di multidirezionalita.

La dinamica educativa di tipo sinodale si basa sul trinomio “vita-fede-vita”, ovvero si estrinseca
nell’intreccio indissolubile di fede e vita quale tipica cifra della spiritualita laicale. Questa dinamica
si contraddistingue per tre parole chiave: frontiera, apertura, energia.

La frontiera e la cifra per eccellenza della fede. Richiede spirito profetico, fiducia, coraggio,
creativita, sensibilita verso cio che e periferico e/o marginale, capacita di spingersi oltre il nostro
perimetro esistenziale di comfort per raggiungere i territori piu remoti e sconosciuti.

L'apertura ha lo stesso volto della speranza. Ha a che vedere con |'estroversione, con l'istanza
partecipativa, con lo spirito conviviale della gioia, con la generosa esposizione di sé per disseminare
bellezza nel mondo.

L'energia e I'equivalente della carita. Essa si traduce nel nutrire autenticamente interesse e passione
per l'altro, nel prendere a cuore le sue sorti con entusiasmo e responsabilita, nel mobilitarsi
proattivamente per il suo bene, nell’offrire sempre una testimonianza coerente, affidabile e
credibile.

Superare lo schema scolastico che caratterizza diffusamente i nostri momenti catechetici significa
sviluppare un approccio attento alla specificita dei percorsi esistenziali dei destinatari, per restituire



dignita alla storia di ognuno e ricollocarla in un pit ampio tessuto di relazioni nuove, mediando tra
il suo vissuto e il suo background evangelico, spesso sottaciuto e/o non consapevole.

La metafora del retroscena

Per comprendere meglio il metodo laboratoriale impiantato sull’istanza sinodale, proviamo a
utilizzare una metafora mutuata dall’'arte della rappresentazione scenica di carattere
cinematografico. In tal senso, il laboratorio rappresenta un’arena di approcci e leve esperienziali che
si presta ad ospitare processi educativi di carattere maieutico e interattivo. Il linguaggio cinematografico
(come anche quello teatrale) consente, ciog, di sperimentarsi attraverso dispositivi, sollecitazioni e
azioni che attivano in modo completo, profondo e intenso tutte le risorse della persona.

Quando vediamo un bel film siamo quasi sempre catturati dagli effetti scenici che accompagnano la
narrazione filmica a valle dello sviluppo della trama: intensita cromatica, fascino dei chiaroscuri,
commento sonoro, efficacia delle inquadrature fotografiche. E questo insieme che suscita in noi
emozioni, che sollecita la nostra sensorialita, che ci inchioda ad una partecipazione attiva, come se
ci trovassimo realmente sul set. Il godimento fruitivo & massimo se tocca I'interezza dei nostri sensi.
A tal fine, cid che avviene dietro le quinte e quanto rimane nascosto rispetto al piano
rappresentativo rivestono un’importanza capitale nel fare effettivamente la differenza in termini di
resa realizzativa.

La rappresentazione scenica di un prodotto cinematografico € il risultato di cio che avviene prima e
dopo, richiede un sapiente lavoro di preparazione e di post-produzione. A questo si aggiunge il fatto
che I'efficacia realizzativa e garantita specialmente da quanto si sviluppa nella fucina produttiva del
retroscena: prove di recitazione, trucco e “parrucco”, scenografia, costruzione fotografica, costumi,
attrezzature meccaniche, sistemi di illuminazione, accorgimenti virtuali e via discorrendo. Tutto cio
e assolutamente determinante ai fini del momento in cui si gira, costituisce quel background
indispensabile per I'efficacia della rappresentazione scenica. E un incessante lavorio che si fonda
sulle relazioni tra i diversi attori di processo, dal cast alla troupe, fino allo staff registico.

Alla luce della suddetta metafora, anche un’attivita laboratoriale va pensata e realizzata tenendo
conto delle dinamiche effervescenti del retroscena che, accanto all’'ideazione dei cosiddetti script
che anticipano il prodotto finale, vanno attenzionate quali tasselli fondamentali del processo di
costruzione del contenuto. Non c’e infatti contenuto che prescinda dal valore dello stile attraverso
cui si conduce l'esperienza relazionale. Si tratta di sentirsi partecipi del futuro che costruiamo, in
guanto condiviso fin da ora. Questo futuro non appartiene a nessuno di noi in particolare, eppure
ognuno di noi puo renderlo particolare, calandolo nel suo pezzetto di storia o nel suo spazio di vita.

Qualsiasi autore di sceneggiature cinematografiche, come qualsiasi ideatore di trame relazionali e
facilitatore di processi laboratoriali, innanzitutto € capare di mettersi nei panni dei personaggi da
rappresentare e al contempo sa guardare le cose con gli occhi dei destinatari finali dei contenuti
ideati. Come ho avuto modo di sottolineare nei paragrafi precedenti, i costruttori di relazione non
lesinano tempo, non temono la sperimentazione, non aggirano la fatica della verifica, sanno
rimettersi sempre in discussione se necessario, riescono a sintonizzarsi sulla lunghezza d’onda delle
persone con cui vogliono comunicare.

Occorre una particolare modalita di lavoro che mette a fattor comune vissuti di riferimento e prassi
relazionali sperimentali in una logica di condivisione. Non si tratta, dunque, di accostare I'uno
all’altro tanti pezzetti di vitafede auto-consistenti, ma di comporli come un mosaico quale frutto di
un lavoro nel quale tutti si sentano interpellati e coinvolti su tutto, parte di un insieme in
movimento. Stiamo parlando di una sperimentazione, dunque, che a partire dai vissuti di ognuno



sia capace di attivare le emozioni, interrogare la ragione, sollecitare il cuore e stimolare la mente,
ma soprattutto di narrare I'esperienza di vitafede, quella semplice e alta nel contempo, quella che
tutti noi attraversiamo quotidianamente e quella che ci attraversa costantemente in ogni nostra
scelta e vicenda esistenziale.

Vogliamo guardarci dal partorire cose astratte o ricettari di vita, vogliamo invece aprire una serie di
finestre sulla realta viva delle nostre comunita ecclesiali e dei luoghi in cui esse insistono: finestre
che aprono mondi possibili, prospettive ulteriori o inedite, spaccati “altri” o non previsti. Non
dobbiamo imbastire incontri laboratoriali per chiudere o per fissare ma, nella memoria, per
muoversi “oltre”.

Il Laboratorio non consiste soltanto nell’individuazione di focus tematici, nell’analisi dei nodi con cui
abbiamo a che fare, nel confronto a partire da quelle dimensioni fondanti dell’esperienza ecclesiale
e dalle situazioni di criticita inevitabilmente ad essa legate. E anche e soprattutto uno stile e un
metodo di lavoro, una modalita di impegno, un’esperienza di autoformazione sinodale e maieutica,
un’occasione per noi stessi per ripensare e riprodurre quelle stesse dinamiche che caratterizzano
I'attivita che si fa lontano dal nostro “centro” (o dai nostri esclusivi interessi), ovvero non auto-
referenziale.

E proprio quest’esperienza che lega contenuti, metodo e stile che occorre applicare alla
preparazione e alla conduzione degli incontri laboratoriali, appassionandosi a costruire in gruppo
guesti momenti, considerando il valore enorme di essere creativi nella progettazione delle tante
occasioni di confronto, di carattere sia educativo che conviviale, affinché la ricchezza delle varie
esperienze sia un patrimonio custodito a beneficio di tutti e messo a disposizione della fruizione di
chiunque voglia porsi domande di senso e incrociarsi con il sentire altrui.

Proviamo allora a ricapitolare in poche battute la possibile articolazione dei nostri incontri
laboratoriali. Ci sono due operazioni preliminari alla costruzione di qualsiasi relazione e all'impianto
di qualsiasi attivita di carattere laboratoriale.

La prima, di brainstorming, riveste un carattere propedeutico e implica la condivisione delle idee di
partenza in termini via via incrementali. Intorno a un tavolo, ci facciamo fertilizzare dalle
sollecitazioni di pensiero degli altri e dagli scambi di riflessione sulle storie di vitafede. Ci
interroghiamo su quelle istanze decisive della vita ecclesiale e su quei valori irrinunciabili della vita
ordinaria, come anche sul bagaglio delle competenze educative di cui deve disporre un educatore
che voglia davvero contribuire alla vita “buona” del Vangelo.

La seconda, di storytelling, riguarda la modalita attraverso la quale rendere “parlanti” le storie di
vitafede, catturanti le narrazioni, densi di significato i contenuti, intense e appassionanti le
esperienze relazionali. Questa seconda operazione richiede, all'interno dei nostri gruppi, la capacita
di accorciare, nel dialogo, le distanze tra le parole enunciate e il retroterra della vita ordinaria
sperimentata. Ogni storia possiede una ricchezza inesauribile di eloquenza evangelica, soprattutto
se proviamo a calarci nei luoghi, nei tempi e nelle dinamiche che si sperimentano realmente nella
Chiesa e nella societa.

Come sceneggiatori d’eccezione, dobbiamo costruire il set narrativo insieme al gruppo, ricavando
illuminazione e suggerimenti operativi a partire dai nodi critici racchiusi nelle storie, rielaborandoli
in funzione delle opportunita educative (e pastorali) che schiudono, rileggendoli in chiave
sapienziale alla luce degli insegnamenti biblici.

E davvero decisivo capitalizzare fino in fondo il valore dei tanti “attori” che caratterizzano il processo
educativo, ciascuno con la propria specificita calata nei molteplici luoghi di appartenenza (spesso di
frontiera), in modo tale da collocare la propria testimonianza nel cuore vivo delle trame esistenziali
e dei “traffici” relazionali, imparando a generare soluzioni non scontate e non condizionate dal gia
dato.



Il laboratorio € metaforicamente tutto questo, va concepito come un processo costantemente in
itinere, come un lavoro volutamente incompleto, come un prodotto sempre da perfezionare, come
un’operazione che necessita immancabilmente del contributo di un altro che lo arricchira, di un
evento che lo scompaginera per ridefinirlo con maggiore adeguatezza rispetto ai bisogni che sono
in continua evoluzione.

QUARTO CLUSTER: ESSERE ANIMATORI A COLORI

L’animatore sinodale

Un animatore “sinodale” acquisisce familiarita con alcune prassi fondamentali dell’agire educativo:
sa valorizzare le competenze altrui, & un facilitatore di processo che non si sostituisce all’altro, & in
grado di leggere la vita e aiuta I'altro a farlo, & generativo nella relazione, ama accompagnare le
persone nel disegnare la propria esperienza formativa, guarda le cose e gli eventi in un orizzonte di
solidarieta.

| principi guida che regolano le azioni educative messe in essere dall’educatore di timbro sinodale
rientrano, come gia evidenziato, in approccio di tipo maieutico: imparo solo cid che e davvero
essenziale per la vita e dotato in un certo senso di significato meta-esperienziale, lasciando cadere
le banalita superflue delle situazioni effimere che distolgono I'attenzione dal cuore dell’altro; imparo
a partire dall’esperienza che faccio con l'altro, ogni volta inedita, mai scontata, immancabilmente
fluida; imparo mettendomi in gioco nella concretezza del darsi all’altro senza riserve; imparo sempre
in team, perché I'apprendimento vero e sempre bidirezionale ed eterocentrato, mai
monodirezionale né autocentrato.

L’animatore sinodale ama esserlo a colori. E maestro di vita in quanto testimone capace di
anticipare profeticamente cio che si sperimenta nella vita; &€ un mentore che accompagna le persone
offrendo loro vicinanza, sostegno e amicizia; € un contaminatore di esperienze capace di congedarsi
dalla propria autoreferenzialita e inoltrarsi nel variegato arcipelago dei molteplici mondi vitali; &€ un
facilitatore di gruppo che sa mettere energia e passione nel motivare e allenare le persone alla vita
comunitaria; € un mediatore ecclesiale che sa creare fiducia tra le persone e rendere le verita di
fede applicabili al contesto in cui si vive e agli eventi che ci attraversano, rendendo “potabile” e
sostenibile la vita buona del Vangelo.

La conduzione del laboratorio sinodale

Abbiamo visto che sviluppare competenze educative di tipo sinodale ci porta a relazionaci in modo
maieutico, cooperativo, coinvolgente, motivante, alla pari, fiducioso, valorizzante, comunionale,
aperto, aggregante, empatico, appassionato.

Senza voler esaurire le infinite possibilita per condurre un laboratorio in modo efficace, proviamo
ad enuclearne alcune modalita imprescindibili:

e Non mi sostituisco al gruppo;

e Aiuto ad esprimersi, a prendere coscienza, a destrutturare meccanismi e comportamenti, a
operare scelte rispetto a qualsivoglia argomento/contesto, a costruire collaborazioni piu
consapevoli;

e Mi attivo affinché il gruppo cresca e operi;

e Non pre-vedo né pre-definisco i risultati;

e Mi confronto con tutti i componenti, presunti competenti e non;

e Gestisco il conflitto, senza ignorarlo ma evitando di demonizzare I'altro;



e Sollecito 'emergere delle idee;

e Facilito la creativita;

e Sfrutto gli incidenti di percorso o le criticita come occasione per migliorare;
e Promuovo le potenzialita del gruppo e dei singoli;

e Valorizzo talenti e competenze delle persone;

e Chiarisco i compiti, i tempi, gli obiettivi del lavoro di gruppo;

e Ricapitolo spesso i diversi punti di vista;

e Ricerco l'unitarieta degli intenti;

e Medio tra le diverse e/o contrapposte posizioni;

e Sollecito a interrogarsi e a riflettere sulle storie;

e Ricavo illuminazione dai nodi critici racchiusi nelle storie;

e Trovo soluzioni per trasformare le criticita in opportunita educative;

e Stimolo a relazioni autentiche e positive;

e Rendo concreta la centralita della persona;

e Faccio del gruppo uno spazio di aggregazione, di accoglienza, di valorizzazione e di crescita;

Nell’organizzare gli incontri sinodali, si dovra prestare particolare attenzione alle seguenti istanze
operative:

e Presentare il lavoro da fare e i motivi dell’incontro laboratoriale;

e Organizzare lo spazio, anche quello eventualmente virtuale;

e Indicare e far rispettare I'ordine del giorno e i tempi;

e Consegnare i materiali necessari ed eventuali schede da compilare;

e Mettere in comune le compilazioni;

e Far percepire I'importanza dell’elaborazione dei materiali quali utili strumenti di riflessione
e dialogo;

e Evitare il rischio che qualcuno tra i presenti si senta «tagliato fuori»;

e Fare domande ricorrenti;

e Reindirizzare domande e commenti verso il gruppo;

e Assicurarsi che tutti i componenti del gruppo abbiano compreso pienamente;

e Sottolineare, riassumere ed evidenziare i collegamenti;

e Coinvolgere tutti i partecipanti, anche i meno attivi, senza escludere nessuno;

e Favorire I'emersione di posizioni divergenti;

e Indagare ed approfondire le questioni;

e Superare i momenti di distrazione;

e Concentrarsi su quello che viene detto;

e Redigere un verbale dei lavori;

e Mettersiin gioco;

e Entrare nella parte;

e Collocarsi in un diverso angolo visuale;

e Allenarsi a sperimentare;

e Sforzarsi di verificare;

e Llasciar sedimentare;

e Mettersi nei panni delle persone cui si vuol parlare.



CONCLUSIONI

Chiesa sinodale equivalente di Chiesa in uscita

Vivere la Chiesa nello stile sinodale significa “agirla” sempre come Chiesa in uscita, in ogni tempo,
in ogni luogo, in ogni circostanza, in ogni relazione ad intra e ad extra. Questo vuol dire
sostanzialmente muoversi lungo due direttrici convergenti che ci portano a sperimentare
concretamente la sinodalita:

e all'interno, come un processo ecclesiale di carattere laboratoriale che apre a una dimensione
di incessante accoglienza della novita che, scompaginandoci, ci rende proattivi;

e all’esterno, ovvero dal punto di vista pastorale, come un laboratorio esperienziale
permanente collocato nel cuore del mondo che “lavora” la fede come materia creativa.

Occorre partire proprio da quest’ultima tensione per declinare realmente la sinodalita, perché la
Chiesa sinodale € innanzitutto una Chiesa in uscita, una realta che si connota costituzionalmente
per la sua estroversione, per il suo essere luogotempo di snodo esistenziale e di scambio relazionale.
Una Chiesa che non sia tale & una contraddizione in termini, non potra che essere una setta chiusa
alla realta esterna e, quindi, asfittica e infruttuosa.

La domanda che ci tormenta

Ma proprio sul terreno della profetica estroversione tipica dei credenti che agiscono in stile sinodale,
c’@ una domanda importante e complessa che ognuno di noi pone a sé stesso, animato da un sincero
spirito missionario: “Come posso arrivare a tutti?”.

Non e facile rispondere a tale quesito, perché spesso nasconde una effettiva impossibilita, al di la di
eventuali pretese impraticabili.

Non possiamo, infatti, arrivare a tutti individualmente, ma possiamo farlo nella coralita per
progressivo contagio, attraverso un’operazione di irradiazione via via diffusiva dell’amore che
pratichiamo e dispensiamo intorno a noi, tale da rendere i nostri interlocutori “qui ed ora” testimoni
di un “oltre” dell’amore che non conosce confini. Non occorre la platealita dei pubblici comizi, che
ha una portata effimera, ma la capacita di costituirsi come sale e lievito della storia delle relazioni.
Dobbiamo essere incubatori di amore, reattori di misericordia, volani della vita buona del Vangelo.

Ma come farlo? Non trovo altra risposta che questa: ripartire da Cristo Gesu, rifondare in Lui la
nostra fede, riaprire la testimonianza ad una dimensione profetica, ritornare all’essenziale del
Vangelo, praticare un cristianesimo tangibilmente diffusivo attraverso gesti concreti di prossimita
alla vita delle persone nella polifonia degli incontri quotidiani.

Bisogna diventare imitatori di GesU, recuperare la densita della sua eloquenza gestuale, quella
speciale sensibilita che lo portava ad avere un’attenzione diretta e immediata verso chi aveva di
fronte. Il suo sguardo profondo sapeva sondare I'altro nell’intimita, connettersi al nucleo intimo di
cio che siamo, quello dove risiede la relazione primaria con il Creatore.

E, dunque, non vedo che due modi fondamentali per farlo. Il primo si traduce nel praticare
innanzitutto I'umilta, che significa di fatto porsi in ascolto attivo dell’altro, essere realmente
interessati alla sua storia, alle sue vicende esistenziali, al suo vissuto interiore, partecipare
intensamente ai suoi dolori e alle sue gioie, curare le sue ferite restituendo loro piena dignita
esistenziale. Il secondo ¢ relazionarci all’altro con semplicita, che nei fatti vuol dire accorciare le
distanze con lui senza annullarne la differenza, rispettare e amare fino in fondo cio che & cosi com’e.
Nella relazione autentica con I'altro normalmente lasciamo cadere ogni sovrastruttura ideologica e
parliamo direttamente al suo cuore, ci raccordiamo senza retorica al suo bisogno, alle sue attese,



alle sue speranze. Dobbiamo fare di tutto per mostrargli quanta passione alimenta in noi il suo
esserci, fargli percepire e sperimentare il moto di fraternita che sottende alla nostra relazione con
lui. In senso cristiano, semplicita significa connettersi all’essenziale della relazione, innestare la
nostra interlocuzione sul fondamento della vita evangelica. Riusciremo a raggiungere gli altri se
siamo testimoni credibili, se si scorge la coerenza tra cio che annunciamo e cio che facciamo, se lo
spirito sinodale caratterizza ogni nostro pensiero, ogni nostra parola, ogni nostra azione, senza mai
risparmiarci nel fare il bene.



