
 
 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

Testi e commento a cura di p. Franco De Crescenzo e l’equipe sinodale diocesana 

 
Lo stile 

E 

il cammino 

Sinodale 

per la 

Chiesa del 

Terzo Millennio 

 

 

 



Lo stile e il 

cammino sinodale 

Per la Chiesa del 

terzo millennio 
 

 

Una premessa “laica” 

 

     A chi pensa che la sinodalità o il cammino sinodale sia una fissa di Papa 

Francesco, una specie di mantra pontificio, oppure peggio ancora, una 

indicazione di palazzo che riguarda solo un certo mondo ecclesiastico, ecco a 

questi iniziamo col dire: guardiamoci attorno e consideriamo i cambiamenti 

antropologici, sociali e culturali che ci travolgono in questi ultimi tempi. Qualche 

accenno: 

 Una pandemia mondiale non ha risparmiato nessuna nazione. Ha messo 

in ginocchio e soprattutto in moto un collegamento e una corsa per 

trovare soluzioni comuni e per affrontare “insieme” la drammatica 

situazione che ha cambiato il nostro modo di vivere. Tutto questo ci 

accomuna! 

 La globalizzazione è un inedito processo che da alcuni anni coinvolge 

ogni cosa. Mercati, produzioni, consumi e anche modi di vivere e di 

pensare, sono ormai connessi su scala mondiale, con scambi 

interdipendenti e tendenti all’unificazione. Tutto ci accomuna! 

 L’attuale società è “complessa”, secondo la nota descrizione del grande 

sociologo, antropologo e filosofo Edgar Morin. “Complesso” non sta per 

complicato, ma dal latino complexus, sta per “intrecciato, collegato” cioè 

“l’irriducibile legame di ogni cosa con ogni cosa”. È la teoria dei sistemi 

complessi basata sull’idea che in un sistema isolato cresca il disordine, 

l’entropia che lo condurrebbe alla morte. In un mondo di specializzazioni 

esasperate dei saperi e di isolamenti, il futuro è legato a una complessità 

riconosciuta e con risposte educative adeguate. Anche qui tutto ci 

accomuna! 

 Internet è una rivoluzione permanente senza precedenti nella storia 

dell’umanità. Internet e il digitale hanno cambiato gli assetti della nostra 

economia, ma anche quelli politici. Ed è una rivoluzione in grado di 



3 
 

inglobare tutte le altre rivoluzioni. Il sistema delle comunicazioni in 

tempo reale in tutte le latitudini del mondo e ad ogni livello ha riunito 

non solo le persone, ma anche i saperi. Ha messo in crisi la trasmissione 

dei valori in senso tradizionale e ha trovato impreparata l’umanità a un 

necessario adeguamento dei sistemi educativi. Indubbiamente il mondo è 

diventato piccolo e tutto ci accomuna come non mai! 

 Anche la scienza con le leggi che sono uguali in tutto l’universo (isotropia 

ecc.), e con l’entanglement delle particelle elementari che anche a distanze 

infinite sono entangled (collegate) ci ricorda che siamo connessi nella 

natura al di là di quello che possiamo immaginare. “Se tutto nell’universo, ci 

dicono i fisici quantistici e i cosmologi contemporanei, e se tutto nella 

natura, ripetono i moderni biologi e antropologi, è relazione perché tutto ha 

a che vedere con tutto in tutti i punti, in tutti i momenti e in tutte le 

circostanze, allora tutto è riflesso della Santissima Trinità che è relazione 

originaria e fonte di ogni relazione reale e possibile” (Leonardo Boff, Soffia 

dove vuole, ed. EMI 2019). 

 
 

Insomma la sinodalità con le sue caratteristiche di comunione, 

partecipazione, missione, corresponsabilità, collegamento insieme nel 

cammino e sensus fidei di tutto il popolo, non è un’idea balzana e isolata.  

La modernità cerca e scopre sempre più nuove strade per condividere e 

connettersi a tutti i livelli, dando la netta impressione che lo Spirito, con la sua 

energia diffusa in tutte le cose, susciti l’umano e la materia a ricostruirsi, 

evolversi e rigenerarsi.  

A maggior ragione la Chiesa, che è guidata dallo Spirito Santo, in risposta ai 

nostri tempi difficili e di grande trasformazione, riscopre una rinnovata capacità 

di “camminare insieme”, come è stato fin dagli inizi del cristianesimo. Questo per 

dare risposte adeguate all’uomo contemporaneo portando insieme il Vangelo di 

Cristo a un mondo che tende a smarrire la sua identità umana e fraterna.  

Ma di certo la sinodalità della Chiesa non si riduce a una sorta di 

modernizzazione del suo Corpo vivo, ma è un’azione dello Spirito Santo che ne 

anima radicalmente le sue membra a tutti i livelli e permette che l’esperienza 

concreta nella storia, sia incarnazione del Vangelo vivo negli uomini e donne del 

tempo presente. 

Mentre l’universo e l’umanità esprimono in svariati modi le capacità di relazione 

e interconnessione, la Chiesa, esperta in umanità per mandato del suo Signore, è 

il luogo in cui amore, comunione e partecipazione, sono il lascito del Risorto 



4 
 

che nel Comandamento nuovo dell’amore ha donato lo Spirito che unisce ogni 

cosa. Chiamati ad armonizzare il creato: “una Chiesa sinodale è come vessillo 

innalzato tra le nazioni (cfr Is 11,12)” (Papa Francesco: 

 

*** 

 Ora, all’indomani dell’apertura di questo cammino sinodale da parte di 

Papa Francesco, da più parti, negli ambienti ecclesiali e nelle comunità cristiane, 

si sente il bisogno di capire più a fondo il senso di questa chiamata di tutta la 

Chiesa a mettere al centro, in questa particolare epoca di crisi e cambiamenti, la 

dimensione sinodale della Chiesa. 
 

Perché il magistero della Chiesa, nella persona di Papa Francesco, ci chiede di 

“camminare insieme” in stile sinodale? 
 

Un breve excursus del magistero ci aiuterà a mettere a fuoco il lungo processo 

che ha portato alla maturazione della coscienza sinodale del popolo di Dio oggi. 

La svolta è avvenuta con il Concilio Vaticano II che ha posto le basi di un 

rinnovamento della Chiesa attenta ai segni dei tempi e radicata nella Tradizione, 

per mettersi in ascolto e dialogo con la modernità. Il tempo è superiore allo 

spazio, afferma Papa Francesco (EG 222-225): un lungo processo di 

cambiamento guidato dallo Spirito Santo nel corpo ecclesiale ha una portata più 

grande e essenziale rispetto alle singole azioni e iniziative pastorali. 

A questo punto però ci chiediamo: come discernere il modo e lo stile di 

realizzare il concilio nella vita della Chiesa? 

Un celebre discorso di Papa Benedetto XVI alla curia romana nel 2005 ha 

chiarito in modo inequivocabile come interpretare il grande Concilio, che ha 

cambiato il volto della Chiesa. A quaranta anni da quell’evento di grazia dello 

Spirito, il papa rispondeva a una serie di domande sulla recezione faticosa degli 

orientamenti conciliari e cosa restava ancora da fare. Papa Benedetto sosteneva 

che il Concilio va interpretato in continuità con la grande storia e tradizione 

della Chiesa. Affermava come necessaria:  
 

“Una ermeneutica della riforma, del rinnovamento nella continuità dell’unico 
soggetto-Chiesa, che il Signore ci ha donato; è un soggetto che cresce nel tempo 
e si sviluppa, rimanendo però sempre lo stesso, unico soggetto del popolo di 
Dio in cammino” (Papa Benedetto XVI, discorso alla curia romana 22/1/2005). 
 

“Unico soggetto del popolo di Dio in cammino che cresce e si sviluppa”. Che 

magnifica definizione del cammino sinodale che sottolinea l’unità del popolo di 

Dio e il suo camminare nella storia attraverso processi di crescita e di sviluppo al 



5 
 

suo interno e nella missione che gli è affidata. Dal Concilio fino ad oggi, pur nelle 

crisi di crescita, nelle fatiche, le incomprensioni e i tradimenti, ma anche e 

soprattutto nelle maturazioni e negli approfondimenti condivisi e vissuti, la 

Chiesa sta prendendo sempre più coscienza di ciò a cui la “chiama” lo Spirito 

Santo in un tempo di profonde e veloci trasformazioni. 
 

 Su questa premessa possiamo cominciare a capire dove si innesta la 

“riforma” a cui ci chiama Papa Francesco, il quale, sviluppando il pensiero di 

Papa Benedetto, parla di “continuità” soprattutto in riferimento alla continuità 

della riforma conciliare (W. Kasper). 

Possiamo infatti affermare che il “cammino sinodale” si è avviato con il Concilio 

Vaticano II che ha consegnato alla Chiesa non solo una miniera preziosa di 

documenti, ma anche una riscoperta della Chiesa delle origini e del suo “stile” 

comunionale, partecipativo e missionario.  

La grande stagione conciliare piena di speranze e promesse per il futuro non si 

doveva chiudere con la conclusione del concilio, ma neanche limitarsi ad alcune 

riforme esteriori e a una serie di cambiamenti di superfice.  

La continuità con il passato e lo sviluppo del nuovo necessitano sempre di essere 

verificati lungo il cammino. C’era infatti però bisogno che continuasse quello 

spirito di intensa partecipazione e di ascolto fecondo sperimentati durante gli 

anni della celebrazione conciliare. Il grande pontefice Paolo VI ebbe 

un’intuizione, in continuità con quella di Papa Giovanni XXIII che aveva voluto il 

Concilio. Istituì il Sinodo dei Vescovi. 

Infatti l’istituto del Sinodo fu creato all’indomani della conclusione del Concilio 

da parte di S. Paolo VI per prolungare lo spirito e lo stile di condivisione, di 

corresponsabilità e di conduzione della Chiesa per il futuro. 

 

 

https://www.diocesidiroma.it/wp-content/uploads/2021/10/apertura.jpg


6 
 

Così scriveva il Santo Pontefice nell’istituire il Sinodo dei vescovi il 15 settembre 

1965: 
 

“Durante la celebrazione del Concilio Ecumenico Vaticano II, era 
naturale che nel Nostro animo restasse fermamente questa 
Nostra persuasione circa il tempo e la necessità di ricorrere 
sempre più all'aiuto dei Vescovi per il bene della Chiesa 
universale. Anzi il Concilio Ecumenico è stato anche la causa 
che Ci ha fatto concepire l'idea di costituire uno speciale 
 consiglio permanente di sacri Pastori, e ciò affinché anche dopo il Concilio 
continuasse a giungere al popolo cristiano quella larga abbondanza di 
benefici, che durante il Concilio felicemente si ebbe dalla viva unione Nostra 
con i Vescovi. 
E ora, volgendo ormai il Concilio Ecumenico Vaticano II alla conclusione, 
riteniamo sia giunto il momento opportuno per tradurre finalmente in realtà il 
progetto da tempo concepito; e ciò facciamo tanto più volentieri in quanto 
sappiamo che i Vescovi del mondo cattolico appoggiano apertamente questo 
Nostro progetto, come risulta dai pareri di molti sacri Pastori, che a tal proposito 
sono stati espressi nel Concilio Ecumenico. 
Così, dopo aver maturamente considerato ogni cosa, per la Nostra stima ed il 
Nostro rispetto nei riguardi di tutti i Vescovi cattolici, e per dare ai medesimi la 
possibilità di prendere parte in maniera più evidente e più efficace alla 
Nostra sollecitudine per la Chiesa universale, di nostra iniziativa e con la 
Nostra autorità apostolica erigiamo e costituiamo in questa alma Città un 
consiglio permanente di Vescovi per la Chiesa universale, soggetto 
direttamente ed immediatamente alla Nostra potestà e che con nome proprio 
chiamiamo “Sinodo dei Vescovi” (Paolo VI lettera apostolica Motu Proprio 
Apostolica Sollecitudo 15/09/1965). 
 

1. Paolo VI, nella riscoperta della Chiesa comunione di tutti i battezzati che 

formano il santo popolo fedele di Dio (LG n. 12), matura una visione di maggiore 

partecipazione del collegio dei vescovi al governo della Chiesa universale. 

Evidente passaggio da una Chiesa verticistica a una Chiesa di comunione e 

partecipazione in forza della comune vocazione battesimale e missionaria. 
 

2.  Lo scopo è far giungere al popolo cristiano la larga abbondanza dei benefici che i 

pastori in comunione possono trasmettere. Il popolo è visto ancora come 

destinatario della cura pastorale, ma la visione di Chiesa maturerà ulteriormente 

negli anni successivi. Tutti siamo il popolo santo fedele di Dio e i pastori, parte di 

questo popolo per il comune battesimo, hanno il mandato del Signore per il 

servizio di guide e maestri. 
 



7 
 

3. Paolo VI avvia, in un certo senso, anche un ripensamento del ruolo di pastore 

della figura del Papa. Papa Francesco, dopo Giovanni Paolo II, continuerà in 

questa direzione, pensando a una “conversione del papato” (EG n. 32). La 

collegialità apostolica (papa e vescovi insieme!) supera definitivamente la 

visione “monarchica” medioevale ed entra nella originaria visione del collegio 

degli apostoli che, con Cristo pastore e guida, nella diversità dei ministeri, 

conduce la Chiesa nel suo cammino nella storia. 

*** 

Il Sinodo dei vescovi, nella sua evoluzione e crescita, è stato un 

nuovo virgulto innestato nell’albero rigoglioso del Concilio. Si è 

innestato in quell’altra perla del Concilio che è la visione teologica 

e pastorale dell’identità del Popolo santo fedele di Dio (cfr 

Lumen Gentium 12; EG n. 119). Con il tempo questa visione sta 

dando i suoi frutti più maturi. Non più una Chiesa concepita in modo 

verticistico e “oligarchico”, ma come: 
 

popolo di Dio, comunità dei battezzati, discepolo missionari, che arricchita 
dai carismi dello Spirito evangelizza il mondo. La gerarchia svolge il 
“servizio” di guidare, istruire e santificare il popolo fedele.  
 

 

Dopo quasi sessanta anni dalla celebrazione del Concilio e dell’istituzione del 

Sinodo dei vescovi, il magistero ha portato progressivamente alla maturazione la 

grande intuizione del Concilio e i suoi orientamenti pastorali. La visione 

ecclesiologica è cresciuta e Papa Francesco ha raccolto il cuore 

dell’insegnamento conciliare trasformandolo, sulla scia dei suoi predecessori, 

nella realizzazione di un cammino sinodale della Chiesa in cui tutti siamo 

coinvolti, in forza del Battesimo, nella corresponsabilità della sua missione nel 

mondo. Questa Chiesa del terzo millennio verrà ben definita in senso compiuto 

nell’esortazione apostolica post-sinodale Evangelii Gaudium. In gesti e parole il 

Papa mostra lo stile di una Chiesa sinodale, che cammina insieme e dialoga con il 

mondo contemporaneo. Possiamo dire che Papa Francesco unifica le grandi 

indicazioni del Concilio contenute in Lumen Gentium, Gaudium et Spes e Ad 

Gentes, perché il popolo di Dio e la sua missione nel mondo non possono essere 

separati. Il popolo di Dio pellegrino è il soggetto della evangelizzazione nella 

storia (Carlos Maria Galli). Il Papa segue la logica della Lumen Gentium che 

culmina con la missione del popolo di Dio (LG 17; EG 111-134).  



8 
 

 Un momento importante di tale processo di crescita e approfondimento è 

stato il discorso di Papa Francesco in occasione del 50° dell’istituzione del 

Sinodo. Lo esaminiamo insieme perché costituisce una pietra miliare nella 

maturazione della coscienza sinodale della Chiesa. 

 
“Beatitudini, Eminenze, Eccellenze, Fratelli e Sorelle, 
 

[…] Fin dall'inizio del mio ministero come Vescovo di Roma ho inteso 
valorizzare il Sinodo, che costituisce una delle eredità più preziose 
dell'ultima assise conciliare. Per il Beato Paolo VI, il Sinodo dei 
Vescovi doveva riproporre l'immagine del Concilio ecumenico e 
rifletterne lo spirito e il metodo. Lo stesso Pontefice prospettava che l'organismo 
sinodale «col passare del tempo potrà essere maggiormente perfezionato». A 
lui faceva eco, vent'anni più tardi, San Giovanni Paolo II, allorché affermava 
che «forse questo strumento potrà essere ancora migliorato. Forse la 
collegiale responsabilità pastorale può esprimersi nel Sinodo ancor più 
pienamente». Infine, nel 2006, Benedetto XVI approvava alcune 
variazioni all'Ordo Synodi Episcoporum, anche alla luce delle disposizioni 
del Codice di Diritto Canonico e del Codice dei Canoni delle Chiese 
orientali, promulgati nel frattempo. Dobbiamo proseguire su questa strada. Il 
mondo in cui viviamo, e che siamo chiamati ad amare e servire anche nelle 
sue contraddizioni, esige dalla Chiesa il potenziamento delle sinergie in tutti 
gli ambiti della sua missione.  
 

Proprio il cammino della sinodalità è il cammino che Dio si aspetta dalla 
Chiesa del terzo millennio. 
 
4. Con poche pennellate Papa Francesco delinea il quadro della sinodalità che 

accompagna il processo di crescita del Sinodo dei vescovi. “potrà essere 

maggiormente perfezionato”, “potrà essere ancora migliorato”, “potrà esprimersi 

ancora più pienamente”, “dobbiamo proseguire su questa strada”. È chiaro che qui 

non stiamo parlando solo di metodologia o di strategia, ma di un corpo vivo che 

cresce. 

5. Infatti la Chiesa è un corpo vivente che cresce! Man mano che la 

consapevolezza e l’approfondimento guidato dalla Spirito amplia lo sguardo 

della Chiesa, diventa più evidente l’esigenza di “potenziare le sinergie in tutti gli 

ambiti della missione ecclesiale”. Non una Chiesa che si adegua ai tempi 

svendendosi, ma che diventa la coscienza critica e il lievito che fa crescere la 

“pasta” della società, chiamando il popolo di Dio a condividere le sorti di tutti gli 

uomini. Lo aveva espresso questo splendido testo del concilio:” I fedeli dunque 

http://www.vatican.va/roman_curia/synod/documents/rc_synod_20050309_documentation-profile_it.html#C._Ordo_Synodi_Episcoporum,_il_Regolamento_del_Sinodo_dei_Vescovi
http://www.vatican.va/archive/cod-iuris-canonici/cic_index_it.html
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/la/apost_constitutions/documents/hf_jp-ii_apc_19901018_index-codex-can-eccl-orient.html
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/la/apost_constitutions/documents/hf_jp-ii_apc_19901018_index-codex-can-eccl-orient.html


9 
 

vivano in strettissima unione con gli uomini del loro tempo, e si sforzino di 

penetrare perfettamente il loro modo di pensare e di sentire, quali si esprimono 

mediante la cultura” (Gaudium et Spes, II, 62) 

6. “Il cammino della sinodalità è il cammino che Dio si aspetta dalla 

Chiesa del terzo millennio”. Ecco la risposta alla profonda trasformazione del 

nostro tempo. È un’affermazione sostanziale che raccoglie in sintesi tutto lo 

spirito e la prospettiva pastorale di Evangelii Gaudium. Nell’esortazione 

programmatica di Papa Francesco il termine sinodalità esce una sola volta, 

perché è tutta l’esortazione che ha carattere sinodale nella chiamata insieme 

all’evangelizzazione. Infatti la sostanza del cammino comune di tutti i battezzati 

nella missione del Vangelo attraversa tutto il documento. Non solo, ma il Papa 

non esita nel definire lo stile sinodale come quello della Chiesa futura. Uno stile 

che traduce lo spirito vivo del Concilio della comunione e della partecipazione 

nella prassi della vita ecclesiale. 

 

Quello che il Signore ci chiede, in un certo senso, è già tutto contenuto nella 
parola "Sinodo". Camminare insieme – Laici, Pastori, Vescovo di Roma – è un 
concetto facile da esprimere a parole, ma non così facile da mettere in 
pratica. 
 

Dopo aver ribadito che il Popolo di Dio è costituito da tutti i battezzati chiamati a 
«formare una dimora spirituale e un sacerdozio santo», il Concilio Vaticano II 
proclama che «la totalità dei fedeli, avendo l'unzione che viene dal Santo (cfr 1 
Gv 2,20.27), non può sbagliarsi nel credere, e manifesta questa sua proprietà 
mediante il senso soprannaturale della fede di tutto il Popolo, quando "dai Vescovi 
fino agli ultimi Fedeli laici" mostra l'universale suo consenso in cose di fede e di 
morale». Quel famoso infallibile “in credendo”. 
 

Nell'esortazione apostolica Evangelii gaudium ho sottolineato come «il Popolo di 
Dio è santo in ragione di questa unzione che lo rende infallibile “in credendo”», 
aggiungendo che «ciascun Battezzato, qualunque sia la sua funzione nella 
Chiesa e il grado di istruzione della sua fede, è un soggetto attivo di 
evangelizzazione e sarebbe inadeguato pensare ad uno schema di 
evangelizzazione portato avanti da attori qualificati in cui il resto del Popolo 
fedele fosse solamente recettivo delle loro azioni». Il sensus fidei impedisce di 
separare rigidamente tra Ecclesia docens ed Ecclesia discens, giacché anche il 
Gregge possiede un proprio "fiuto" per discernere le nuove strade che il Signore 
dischiude alla Chiesa. 
 

 

http://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html


10 
 

7. Ed ecco lo sviluppo che porta a maturazione il cammino conciliare sul 

popolo santo fedele di Dio. la parola “Sinodo” contiene tutto! Non più solo 

riunione di vescovi che insieme al Papa guidano la Chiesa da soli. Ma la Chiesa 

popolo di Dio, che in tutte le componenti dei battezzati, cammina insieme e 

attraverso il magistero dei pastori uniti al Papa, ascolta lo Spirito Santo, fa 

discernimento sui segni dei tempi, si pone in ascolto della Parola del Vangelo, 

evangelizza e amministra la Grazia che dà salvezza. Il corpo ecclesiale, unito al 

suo Capo Cristo e nell’articolazione delle sue membra, ognuno nel suo carisma 

battesimale e ministeriale (cfr.1Cor 12,13ss) chiamati ad evangelizzare insieme. 

Ciò, possiamo dire, sancisce anche il passaggio definitivo dal sinodo dei 

vescovi alla coscienza sinodale di tutta la Chiesa interpellata nelle cose che 

riguardano tutti, come ben esprime il principio sinodale caro alla Chiesa del 

primo millennio:”quod omnes tangit ab omnibus tractari et approbare debet” – 

ciò che riguarda tutti va trattato e approvato da tutti”. 
 

8. Il Papa sempre concreto, sottolinea che il concetto sinodale è facile e 

comprensibile, ma la prassi pastorale è difficile. Perché riguarda la conversione 

pastorale (EG. 25 ss) a cui bisogna convertire prima le menti e i cuori sia del 

clero che dei laici. Ecco il punto cruciale: ci viene chiesto di mettere in pratica la 

visione sinodale della Chiesa, come risposta all’oggi e realizzazione del “sogno” 

prospettato dal Concilio: il popolo santo fedele di Dio chiamato ad includere tutti 

gli uomini e le donne nel cammino di evangelizzazione, attraverso la strada del 

dialogo, l’ascolto, la misericordia evangelica nell’offrire la salvezza di Cristo a 

tutti. 
 

9. Dai vescovi all’ultimo fedele laico il popolo di Dio manifesta l’universale 

suo consenso in cose di fede e di morale. Il famoso “infallibile in credendo”. 

Questa unità tra popolo e pastori è dono dello Spirito e dà la forza di 

testimoniare il Vangelo in un mondo lacerato da lotte, discordie ed egoismi. 
 

10. Il sesus fidei o fiuto del gregge/popolo è la ragione che aiuta il popolo di 

Dio nel discernimento dei tempi, delle esigenze e le possibili risposte. Per questo 

tutti ora veniamo interpellati. L’essere soggetto attivo di ogni battezzato nella 

vita della Chiesa e nell’evangelizzazione costituisce la motivazione prima del 

cammino sinodale perché la corresponsabilità nella missione della Chiesa è 

affidata a tutti. 

 



11 
 

È stata questa convinzione a guidarmi quando ho auspicato che il Popolo di Dio 
venisse consultato nella preparazione del duplice appuntamento sinodale sulla 
famiglia, come si fa e si è fatto di solito con ogni “Lineamenta”. Certamente, una 
consultazione del genere in nessun modo potrebbe bastare per ascoltare il sensus 
fidei. Ma come sarebbe stato possibile parlare della famiglia senza interpellare le 
famiglie, ascoltando le loro gioie e le loro speranze, i loro dolori e le loro angosce? 
Attraverso le risposte ai due questionari inviati alle Chiese particolari, 
abbiamo avuto la possibilità di ascoltare almeno alcune di esse intorno a 
delle questioni che le toccano da vicino e su cui hanno tanto da dire. 
 

Una Chiesa sinodale è una Chiesa dell'ascolto, nella consapevolezza che 
ascoltare «è più che sentire». È un ascolto reciproco in cui ciascuno ha qualcosa 
da imparare. Popolo fedele, Collegio episcopale, Vescovo di Roma: l'uno in ascolto 
degli altri; e tutti in ascolto dello Spirito Santo, lo «Spirito della verità» (Gv 14,17), 
per conoscere ciò che Egli «dice alle Chiese» (Ap 2,7). 
 

11. L’ascolto è una chiave fondamentale della chiesa sinodale. Per Papa 

Francesco l’ascolto è “un esercizio lento, forse faticoso, per imparare ad ascoltarci 

a vicenda – vescovi, preti, religiosi, e laici, tutti, tutti i battezzati -evitando risposte 

artificiali e superficiali, risposte pret-à-porter, no”. Lo Spirito ci chiede di metterci 

in ascolto delle domande, degli affanni, delle speranze di ogni chiesa, di ogni 

popolo e nazione”. (omelia apertura cammino sinodale 10/10/2021). Uno degli 

aspetti più urgenti della “conversione pastorale” che prima di ogni struttura o 

azione, riguarda il modo di porsi e di accogliere ogni persona. 
 

12. Ogni livello della partecipazione ecclesiale va convertito a questo stile 

dell’ascolto. Dai consigli pastorali, alle commissioni nei vari ambiti della vita 

parrocchiale. Ascolto è corresponsabilità pastorale si coniugano insieme. 

Molti consigli pastorali naufragano o per eccessivo clericalismo o protagonismo 

laicale. L’esercizio dell’ascolto paziente unito a una buona formazione spirituale 

ed evangelica, aiuterà a ridare nuova linfa agli strumenti di partecipazione 

ecclesiale. 

 

13. La semplice consultazione non basta per ascoltare il sensuis fidei. Come a 

dire che ora l’ascolto del popolo per la sua partecipazione ecclesiale deve 

abbracciare ogni ambito di vita. L’esempio dell’ascolto della base delle famiglie 

per il Sinodo sulla famiglia e la redazione di Amoris Laetitia è stato determinante 

per un discernimento il più concreto e ampio possibile.  

 

 



12 
 

 

Il Sinodo dei Vescovi è il punto di convergenza di questo dinamismo di 
ascolto condotto a tutti i livelli della vita della Chiesa.  
 

Il cammino sinodale inizia ascoltando il Popolo, che pure partecipa alla 
funzione profetica di Cristo, secondo un principio caro alla Chiesa del primo 
millennio: «Quod omnes tangit ab omnibus tractari debet».  
 

Prosegue ascoltando i Pastori. Attraverso i Padri sinodali, i Vescovi agiscono 
come autentici custodi, interpreti e testimoni della fede di tutta la Chiesa, che 
devono saper attentamente distinguere dai flussi spesso mutevoli dell'opinione 
pubblica. Alla vigilia del Sinodo dello scorso anno affermavo: «Dallo Spirito Santo 
per i Padri sinodali chiediamo, innanzitutto, il dono dell'ascolto: ascolto di Dio, fino 
a sentire con Lui il grido del Popolo; ascolto del Popolo, fino a respirarvi la volontà 
a cui Dio ci chiama».  
 

Infine, culmina nell'ascolto del Vescovo di Roma, chiamato a pronunciarsi 
come «Pastore e Dottore di tutti i cristiani»: non a partire dalle sue personali 
convinzioni, ma come supremo testimone della fides totius Ecclesiae, «garante 
dell'ubbidienza e della conformità della Chiesa alla volontà di Dio, al Vangelo di 
Cristo e alla Tradizione della Chiesa». 
 

Il fatto che il Sinodo agisca sempre cum Petro et sub Petro - dunque non solo cum 
Petro, ma anche sub Petro - non è una limitazione della libertà, ma una garanzia 
dell'unità. Infatti il Papa è, per volontà del Signore, «il perpetuo e visibile principio 
e fondamento dell'unità tanto dei Vescovi quanto della moltitudine dei Fedeli». A 
ciò si collega il concetto di «hierarchica communio», adoperato dal Concilio 
Vaticano II: i Vescovi sono congiunti con il Vescovo di Roma dal vincolo della 
comunione episcopale (cum Petro) e sono al tempo stesso gerarchicamente 
sottoposti a lui quale Capo del Collegio (sub Petro). 

14. Il Papa è chiarissimo su come si svolge il dinamismo sinodale in occasione 

di un Sinodo dei vescovi: l’ascolto parte dal popolo, attraverso i pastori fino 

all’ascolto del Papa supremo garante dell’unità della Chiesa. È l’articolazione 

della Chiesa comunione in cui ogni membro è chiamato a dare il suo contributo 

nella costruzione del Regno. Il rovesciamento della piramide, come ama dire Papa 

Francesco. Ma certo «non è stato papa Francesco a rovesciare la piramide, 

piuttosto è stato il Concilio Vaticano II», quando ha parlato della Chiesa 

privilegiando l’immagine del popolo di Dio” (cfr Ghislain Lafont). La scelta 

coraggiosa del Concilio di descrivere la Chiesa non a partire dalla gerarchia, 

bensì dal «primato della base», riposiziona tutti i carismi e le funzioni in ordine 

all’edificazione e alla santificazione di questo popolo. Ma anche a farne un 

soggetto attivo e partecipe. 



13 
 

La sinodalità, come dimensione costitutiva della Chiesa, ci offre la cornice 
interpretativa più adeguata per comprendere lo stesso ministero 
gerarchico. Se capiamo che, come dice san Giovanni Crisostomo, «Chiesa e Sinodo 
sono sinonimi» - perché la Chiesa non è altro che il "camminare insieme" del 
Gregge di Dio sui sentieri della storia incontro a Cristo Signore - capiamo pure che 
al suo interno nessuno può essere "elevato" al di sopra degli altri. Al contrario, 
nella Chiesa è necessario che qualcuno "si abbassi" per mettersi al servizio dei 
fratelli lungo il cammino. 
 

Gesù ha costituito la Chiesa ponendo al suo vertice il Collegio apostolico, nel quale 
l'apostolo Pietro è la «roccia» (cfr Mt 16,18), colui che deve «confermare» i fratelli 
nella fede (cfr Lc 22,32). Ma in questa Chiesa, come in una piramide capovolta, il 
vertice si trova al di sotto della base. Per questo coloro che esercitano l'autorità si 
chiamano "ministri": perché, secondo il significato originario della parola, sono i 
più piccoli tra tutti. È servendo il Popolo di Dio che ciascun Vescovo diviene, per la 
porzione del Gregge a lui affidata, vicarius Christi, vicario di quel Gesù che 
nell'ultima cena si è chinato a lavare i piedi degli apostoli (cfr Gv 13,1-15). E, in un 
simile orizzonte, lo stesso Successore di Pietro altri non è che il servus servorum 
Dei. 
 

Non dimentichiamolo mai! Per i discepoli di Gesù, ieri oggi e sempre, l'unica 
autorità è l'autorità del servizio, l'unico potere è il potere della croce, secondo le 
parole del Maestro: «Voi sapete che i governanti delle nazioni dominano su di esse 
e i capi le opprimono. Tra voi non sarà così; ma chi vuole diventare grande tra voi, 
sarà vostro servitore e chi vuole essere il primo tra voi, sarà vostro schiavo» 
(Mt 20,25-27). Tra voi non sarà così: in quest'espressione raggiungiamo il cuore 
stesso del mistero della Chiesa – “tra voi non sarà così” – e riceviamo la luce 
necessaria per comprendere il servizio gerarchico 
 

In una Chiesa sinodale, il Sinodo dei Vescovi è solo la più evidente 
manifestazione di un dinamismo di comunione che ispira tutte le decisioni 
ecclesiali. 
 
 

Il primo livello di esercizio della sinodalità si 
realizza nelle Chiese particolari.  

 
 
Dopo aver richiamato la nobile istituzione del Sinodo diocesano, nel quale 
Presbiteri e Laici sono chiamati a collaborare con il Vescovo per il bene di tutta la 
comunità ecclesiale, il Codice di diritto canonico dedica ampio spazio a quelli che si 
è soliti chiamare gli "organismi di comunione" della Chiesa particolare: il Consiglio 
presbiterale, il Collegio dei Consultori, il Capitolo dei Canonici e il Consiglio 
pastorale.  



14 
 

Soltanto nella misura in cui questi organismi rimangono connessi col 
"basso" e partono dalla gente, dai problemi di ogni giorno, può incominciare 
a prendere forma una Chiesa sinodale: tali strumenti, che qualche volta 
procedono con stanchezza, devono essere valorizzati come occasione di 
ascolto e condivisione. 
 
 

Il secondo livello è quello delle Province e delle 
Regioni Ecclesiastiche, dei Concili Particolari e in 
modo speciale delle Conferenze Episcopali.  

 
 

Dobbiamo riflettere per realizzare ancor più, attraverso questi organismi, le 
istanze intermedie della collegialità, magari integrando e aggiornando alcuni 
aspetti dell'antico ordinamento ecclesiastico. L'auspicio del Concilio che tali 
organismi possano contribuire ad accrescere lo spirito della collegialità episcopale 
non si è ancora pienamente realizzato. Siamo a metà cammino, a parte del 
cammino. In una Chiesa sinodale, come ho già affermato, «non è opportuno che il 
Papa sostituisca gli Episcopati locali nel discernimento di tutte le problematiche 
che si prospettano nei loro territori. In questo senso, avverto la necessità di 
procedere in una salutare "decentralizzazione"». 
 
 

15. “Il dinamismo di comunione che ispira tutte le decisioni ecclesiali”. Il 
Papa coglie così il cuore della sinodalità. Le decisioni ecclesiali nell’esercizio 
delle vite del popolo di Dio sono motivate, non da una sorta di democraticismo in 
cui si gioca sui ruoli di maggioranza e minoranza, quanto piuttosto dal 
Comandamento dell’amore che sostiene e ispira la comunione a tutti i livelli 
ecclesiali: il papa con i vescovi, i vescovi con il clero e i laici, fino a giungere alla 
vita quotidiana di una parrocchia. Partire “dal basso” per ascoltarsi, condividere 
e prendere decisioni insieme. 

  
16. Nelle parrocchie lo spirito delle decisioni per il bene e la vita della 
comunità non dipende solo dalle decisioni del parroco o di qualche laico che 
accentra un certo potere, ma nel dialogo e la condivisione, opera quel 
discernimento in cui tutti sono coinvolti in nome della corresponsabilità 
battesimale per la missione. Quante parrocchie sono ancora condotte con la 
concentrazione esclusiva del “potere” decisionale in mano al clero o a qualche 
laico. La partecipazione ecclesiale descrive bene la vera natura sinodale della 
chiesa locale in cui si sperimenta la chiamata a condividere ogni cosa a causa del 
Vangelo di Cristo. il cammino sinodale dovrà aiutare a convertire le menti e i 
cuori sul fatto che la parrocchia non appartiene al parroco, o l’associazione e il 
gruppo al capo di turno, ma in forza della corresponsabilità laicale, è di tutti 
secondo l’articolazione dei carismi e dei servizi e ministeri che arricchiscono 
l’intero corpo. 



15 
 

 

L'ultimo livello è quello della Chiesa universale.  
 
 

Qui il Sinodo dei Vescovi, rappresentando l'episcopato cattolico, diventa 
espressione della collegialità episcopale all'interno di una Chiesa tutta sinodale. 
Due parole diverse: “collegialità episcopale” e “Chiesa tutta sinodale”. Esso 
manifesta la collegialitas affectiva, la quale può pure divenire in alcune 
circostanze "effettiva", che congiunge i Vescovi fra loro e con il Papa nella 
sollecitudine per il Popolo di Dio. 
 
 

L'impegno a edificare una Chiesa sinodale – missione alla quale tutti siamo 
chiamati, ciascuno nel ruolo che il Signore gli affida – è gravido di implicazioni 
ecumeniche. Per questa ragione, parlando a una delegazione del patriarcato di 
Costantinopoli, ho recentemente ribadito la convinzione che «l'attento esame di 
come si articolano nella vita della Chiesa il principio della sinodalità ed il servizio 
di colui che presiede offrirà un contributo significativo al progresso delle relazioni 
tra le nostre Chiese». 
 

Sono persuaso che, in una Chiesa sinodale, anche l'esercizio del primato petrino 
potrà ricevere maggiore luce. Il Papa non sta, da solo, al di sopra della Chiesa; ma 
dentro di essa come Battezzato tra i Battezzati e dentro il Collegio episcopale 
come Vescovo tra i Vescovi, chiamato al contempo – come Successore dell'apostolo 
Pietro – a guidare la Chiesa di Roma che presiede nell'amore tutte le Chiese. 
 

Mentre ribadisco la necessità e l'urgenza di pensare a «una conversione del 
papato», volentieri ripeto le parole del mio predecessore il Papa Giovanni Paolo II: 
«Quale Vescovo di Roma so bene [...] che la comunione piena e visibile di tutte le 
comunità, nelle quali in virtù della fedeltà di Dio abita il suo Spirito, è il desiderio 
ardente di Cristo. Sono convinto di avere a questo riguardo una responsabilità 
particolare, soprattutto nel constatare l'aspirazione ecumenica della maggior 
parte delle Comunità cristiane e ascoltando la domanda che mi è rivolta di trovare 
una forma di esercizio del primato che, pur non rinunciando in nessun modo 
all'essenziale della sua missione, si apra ad una situazione nuova». 
 

Il nostro sguardo si allarga anche all'umanità. Una Chiesa sinodale è come vessillo 
innalzato tra le nazioni (cfr Is 11,12) in un mondo che – pur invocando 
partecipazione, solidarietà e trasparenza nell'amministrazione della cosa pubblica 
– consegna spesso il destino di intere popolazioni nelle mani avide di ristretti 
gruppi di potere. Come Chiesa che "cammina insieme" agli uomini, partecipe dei 
travagli della storia, coltiviamo il sogno che la riscoperta della dignità inviolabile 
dei popoli e della funzione di servizio dell'autorità potranno aiutare anche la 
società civile a edificarsi nella giustizia e nella fraternità, generando un mondo più 
bello e più degno dell'uomo per le generazioni che verranno dopo di noi. Grazie. 

Papa Francesco 



16 
 

 
17. “Una Chiesa tutta sinodale” come la chiama Papa Francesco è la sintesi 

del cammino di sviluppo dell’ecclesiologia postconciliare. Per questo la chiamata 

alla consultazione ecclesiale in vista del prossimo Sinodo del 2023 è l’avvio a 

una revisione dello stile di essere Chiesa in tutte le componenti delle diocesi e 

delle realtà ecclesiali. Non si tratta di un sondaggio, ma di avviare e realizzare 

insieme il cammino richiesto da Evangelii Gaudium e dal magistero applicativo 

dei vari documenti successivi, di questo orientamento programmatico per tutta 

la Chiesa. 

 

18. Con serietà e spirito di conversione, tutti i membri del popolo santo fedele 

di Dio, clero e laici, sono chiamati a chiedersi, con un sincero e vero esame di 

coscienza, che modello di Chiesa stiamo oggi realizzando? Quale conversione 

pastorale stiamo avviando o percorrendo per rispondere alle attese dello Spirito 

per l’evangelizzazione del mondo contemporaneo? 

 

19. Le applicazioni dello stile e del cammino sinodale sono contenute, in modo 

speciale, in Evangelii Gaudium, con chiarezza e decisa direzione per 

l’evangelizzazione. Sta a noi accogliere quello che non è tanto un comando o una 

regola, ma l’istanza fondamentale che risponde all’azione dello Spirto Santo 

che chiama tutti a camminare insieme in un mondo profondamente e 

velocemente in cambiamento. Lo “stile sinodale” abbraccia sia il contenuto del 

cristianesimo (il Primo Annuncio o Kerygma, EG 164), sia la sua forma, cioè il 

suo modo di essere e di agire, di vivere (cfr. C. Theobald, Il cristianesimo come 

stile, 1-2 EDB, 2009). Una comunità che vive lo stile sinodale, cura sia la 

trasmissione del Primo Annuncio, sia il modo di condividerlo e testimoniarlo sul 

territorio. 

 

20. È giunto il tempo, sembra dirci Papa Francesco con la sua parola e il suo 

stile, di non limitarsi a riempirsi la bocca con citazioni più o meno dotte del 

Concilio, ma di vivere più radicalmente e decisamente le sue scelte e 

orientamenti fondamentali. A coloro, tra laici e clero che sono sempre sulle 

difensive o sul critico, viene chiesto un supplemento di fiducia nell’opera dello 

Spirito. La Chiesa del futuro o è sinodale oppure frammentata e litigiosa, 

sarà destinata all’insignificanza. A una Chiesa scossa dagli scandali e dalle 

debolezze umane, ma ricca di tanti che si dedicano ai poveri di spirito con una 

solidarietà capillare che non fa rumore, lo Spirito chiede di unirsi nel diffondere 



17 
 

insieme il Vangelo dell’amore e della misericordia, rigenerando le strutture e le 

istituzioni con la gioia della buona notizia del Risorto (EG 33). 

 

21. Cosa può avvenire ora nelle parrocchie, nelle comunità e in tutte le realtà 

di aggregazione cristiana? Ancora limitati da una pandemia che condiziona ogni 

cosa, siamo chiamati a mobilitarci con pazienza e progressione. Il primo 

momento sicuramente è coinvolgere le persone perché prendano coscienza della 

loro vocazione di discepoli missionari, corresponsabili per statuto battesimale 

della missione di evangelizzazione e quindi alla partecipazione “attiva” alla vita 

della comunità parrocchiale. I referenti parrocchiali come pure tutti gli altri 

operatori pastorali possono accogliere l’invito del magistero del Papa al 

cammino sinodale, perché trasformi ogni cosa nella Chiesa in chiave missionaria. 

Tutto ciò attraverso l’esercizio umile e fraterno dell’ascolto e dialogo, 

l’accoglienza al cambiamento, la formazione e l’apprendimento continuo, nella 

corresponsabilità e collaborazione tra laici e clero.  

 

In sintesi 

 

 Stile e cammino sinodale per la Chiesa sono il frutto maturo della 

coscienza conciliare di popolo di Dio, chiamato ad evangelizzare il mondo 

contemporaneo. 

 Il popolo santo fedele di Dio, con il suo fiuto-sensus fidei, è composto da 

tutti i battezzati – discepoli missionari, che condividono e partecipano 

attivamente alla missione di evangelizzazione nella porzione di Chiesa 

dove vivono e sperano. 

 Una chiesa in cammino sinodale evidenzia l’articolazione dei doni e dei 

carismi che l’unico Spirito Santo elargisce a piene mani ed esercita la 

funzione profetica, sacerdotale e regale, in ciascuno dei suoi membri e 

nell’insieme del popolo santo fedele di Dio. 

 Nelle comunità cristiane e nelle varie realtà che condividono il messaggio 

evangelico, lo stile sinodale traduce e attua il contenuto e la forma propri 

del cristianesimo, come trasmessi da Cristo Signore ai suoi discepoli, gli 

apostoli e a tutti coloro che con essi, rigenerati dall’unico Spirito e l’unico 

Battesimo, formano il suo Corpo vivo che è la Chiesa. 

 La Chiesa e tutta sinodale ed è oggi chiamata ad essere lievito di 

misericordia in un mondo sempre più lontano da Dio e dal suo amore. 

 



18 
 

 

 

 

 

Un po' di bibliografia per approfondire 

1. Michele Masciarelli, Le radici del Concilio – per una teologia della sinodalità 

EDB 2028 

2. Antonio Spadaro – Carlos Maria Galli (edd.), La riforma e le riforme nella 

Chiesa, Queriniana 2017  

3. Edgar Morin, La sfida della complessità, ed Le Lettere 2021 

4. Edgar Morin, Cambiamo strada, Raffaello Cortina Editore 2020 

5. Massimo Teodorani, Entanglement – l’intreccio nel mondo quantistico: dalle 

particelle alla coscienza, ed Macro 2020 

6. Francesco Asti – Edoardo Cibelli, La sinodalità al tempo di Papa Francesco, 

vol. 1-2, EDB 2020 

7. Ghislain Lafont, Piccolo saggio sul tempo di Papa Francesco, EDB 2018 

8. Gianfranco Calabrese, Ecclesiologia sinodale – punti fermi e questioni 

aperte, EDB 2021 

9. Francesco Mandreoli (a cura di) La teologia di Papa Francesco, EDB 2019 

 

 

 

 


